

xuroTmoZRvreba mxatvroba ganZeul oba ARCHITECHTURE MURALS TREASURES

Tbil isi 2007 TBILISI



გელათელი ბერები ამ წმინდა ადგილზე სამონაზვნო ცხოვრების შეჩერებამდე (1923წ.) ისე დაუკლებლად ასრულებდნენ მონასტერში თავიდანვე დადგენილ სამღვდელმსახურო ტიპიკონს, რომ სწორედ აქ შეიქმნა შესაძლებელი ესტატე კერესელიძის (იგივე წმინდა ექვთიმე აღმსარეზლის) მიერ იმ უნიკალური სამუსიკო კრებულების გადანუსხვა, რომელთაც საბოლოოდ 3000-მდე ქართული საგალობელი დაიტიეს. ამით ამ დროს აქ, გელათის მონასტერშივე უნდა დაგვირგვინებულიყო მესტამბე მაქსიმე შარაძისა და იტალიაში განსწავლული [საოპერო] მომღერლის ფილიმონ ქორიძის წამოწყებული საქმე — თანაბრად მნიშვნელოვანი როგორც ქართული მუსიკალური კულტურის წარმოსაჩენად, ისე საქართველოს ეკლესიის ცხოვრების წარსამართავადაც.

გელათს, "ქოვლად შემკობილსა საქოფელსა დედისაღმრთისასა", "დიდსა და ზეშთა აღმატე-ბულსა და ცათა მობაძავსა ახლისა იერუ-სალიმისა დიდსა მონასტერსა", დაარსების დღიდანვე დაჰქვა საღვთო და საამსოფლო მსახურების, "ღვაწლის მძლე" ბერთა და სწავლულთა არცთუ ჩვეულებრივი ერთობის მადლი.

სულაც არ არის გასაკვირი, მეფე დავით IV აღმაშენებელს, მას, ვისაც 1106 წლისთვის მტკიცე ხელმწიფური ნებით თითქმის მთელი ისტორიული საქართველო გაეერთიანებინა და დარჩენილ ნაწილსაც შემოერთებას უპირებდა, თავის ძვალთ შესალაგად მონასტერი დაეფუძნებინა. ქვეყნის ბრძენი მმართველის მიერ არც სასწავლებლის გახსნა იყო საიმდროოდ უმაგალითო. მაგრამ რატომ არ ააგო დავით IV-მ "სამარხავი თუსი და საძვალე შვილთა მისთა" ქუთაისში, თავის მაშინდელ დედაქალაქში, როგორც ამას თუნდაც საქრისტიანოს იმჟამინდელი "სახის მიმცემი" ბიზანტიის იმპერატორები იქმოდნენ? გვიანანტიკური თუ შუა საუკუნეების მრავალი ქვეყნისგან განსხვავეგით, რატომ მოაშორა მან ქალაქს უმაღლესი სკოლა?

იქნებ აქ ტრადიციის ძალამ იჩინა თავი? თბილისსაც ხომ არასოდეს — არც აღმოსავ-

That the listing of the unique music collections by Estate Kereselidze, also known as St Ekvtime the Confessor, of approximately three thousand Georgian ecclesiastical hymns, appeared possible in the Monastery of Gelati itself in the 1970s was thanks to the ardent fulfillment of the liturgical typikon by the local monks before the cessation of the monastic life here in 1923. This accomplishment must have crowned the efforts initiated by the printer Maksime Sharadze and the opera singer Philomon Koridze, which were equally important for presenting Georgian musical culture and guiding the ecclesiastical life of the Georgian church.

Gelati, 'the place endowed with every beauty' and 'the magnificent monastery resembling new Jerusalem, great and heavenly, was blessed with the rare combination of divine and secular activities, of its zealous monks and scholars.

It is no wonder that King Davit IV Aghmashenebeli (David the Builder), having by the year 1106 almost entirely consolidated the historic territories of Georgia thanks to his strong will and determined to regain the rest of the country's former lands, undertook to found a monastery later to become his place of burial. Neither would the establishment of a learning centre be uncommon for an astute leader. But why did the king choose Gelati as his 'burial place and the cemetery of his progeny' rather than Kutaisi, the latter being the capital of the country at that time, thus acting contrary to the custom of Byzantine emperors, who used to set an example for the entire Christendom to follow. This is a question that remains open. Why did he decide to isolate the centre of learning from the city, an act very atypical of late Antique and medieval countries?

Maybe it was the power of tradition. Tbilisi has never assumed the function of an ecclesiastical leader — even at times when it was the capital of East Georgia or that of the united country. The Church was from the earliest times headed by a Catholicos, who was Archbishop of Mtskheta (ancient town near Tbilisi). The same refers to West Georgia: while the kings resided in Anakopia and Kutaisi, the ecclesiastical leaders stayed at Bitchvinta Cathedral of St Andrew

ლეთი და არც "ერთობილი" საქართველოს დედაქალაქად ყოფნისას, — ჰქონია სასული-ერო-საეკლესიო წინამძღოლობა-მწყემსმთავ-რობა კათალიკოსს, მცხეთის მთავარეპისკოპ-ოსს ეკუთვნოდა მუდამ. დასავლეთითაც თუ მეფეები ანაკოფიასა და ქუთაისს ისხდნენ, ეკლესიის საჭეთმპურობელნი — წმინდა ანდრია პირველწოდებულის საყდრად წოდებულ ბიჭვინტას. არც დავით მეფის პაპის პაპამ, ბაგრატ III-მ ინება ქუთაისს, სულაც თავისივე აგებული ტაძარი განსასვენებლად და — ბედიას დაიმარხა.

უცილობელი ერთია: დავით მეფემ, მან "უნარჩევესმან მონამან ყოველთა ქრისტესთამან" (როგორც იგი უწოდებდა თავს) "დაამტკიცა" მონასტერი ადგილსა, "რომელიცა გამოირჩია მადლმანსაღმრთომან", ქუთაისთან ახლოს და მაინც მისგან მოცილებით, მთის ფერდობზე, ოღონდ მის წამოზიდულსა და როგორღაც ზეაწვდილ ბაქანზე; ბუნების წიაღ, მაგრამ მისგან განყოფილად, ადამიანთა საცხოვრისთან და თან განკერძოებით.

უჩვეულო არც მონასტერში მწიგნობრობის კერის არსებობაა. მაგრამ ძალზე იშვიათია სხვა სავანე, რომელსაც დაარსეზიდან ასიოდე წელიწადში "ელადი" ეწოდოს (იოანე შავთელი). იქნებ მეფე დავით აღმაშენებელი ამ მხრივაც წინამორბედ სწავლულ ბერთა გზას ადგას?! თუ უფრო ადრე არა, VIII-IX საუკუნეებიდან, წმინდა გრიგოლ ხანძთელის მოღვაწეობის ხანიდან ხომ მაინც, საქართველოს ეკლესია ტერტულიანეს დარად ხელაღებით კი არ უარყოფდა ძველი ბერძნების წარმართულ ("ათენის") სიზრძნეს, არამედ, დიდი კაპადოკიელი მამებისა თუ წმინდა იოანე დამასკელის კვალად, ყოველივე მართებულს ქრისტიანული ჭეშმარიტების განსამტკიცებლად, დასადასტურებლად მოიხმობდა. და ახალნერგი გელათიც არა მარტო "იერუსალიმად" მკვიდრდება, არამედ "სხვა ათინადაც", მხოლოდ "ფრიად უაღრეს მისსა საღმრთოთა შინა წესთა", ესე იგი საეკლესიო მოძღვრებით ამაღლებულ და განწმენდილ "ათინად".

სწავლებაგელათშიელინურ-რომაულიტრადიციისამებრ "შვიდი თავისუფალი ხელოვნების" სისტემით მიმდინარეობდა, რაც აქ უთუოდ კონსტანტინოპოლის გამოცდილებით უნდა შემოეღოთ. ბიზანტიურ ტრადიციას მიჰყვება გელათი უფლებრივი თვალსაზრისითაც — იგი ჩვენში მანამდე არარსებულ "სამეფო მონასტრად" დაარსდა, რომლის წინამძღვარსაც მეფე ამტკიცებდა.

ბიზანტიისკენ მიპურობილ მზერას მოწმობს, ალბათ, მეფის მიერ აგებული ღმრთისმშობ-ლის შობის ტაძრის საკურთხეველში ჩვენი სახვითი ხელოვნებისთვის იშვიათი მოზაიკის გამოუენებაც. იქნებ ბიზანტიისადმი თავისებური პატივის მიგებაა ისიც, გელათის ეკლესიების კედლები ჩუქურთმებით ასე ძუნწად

the First Called (known as the see). Neither did the great grandfather of King Davit IV, Bagrat III, wish to be buried in the church which he built in Kutaisi, but preferred Bedia as his burial place.

One thing is indisputable: King Davit IV, 'the most worthless slave of all Christians', as he called himself, established the monastery on a spot 'distinguished by divine grace', nearby Kutaisi and yet away from it, on a mountain slope and yet on protruding land and on elevated platform, within a natural environment and yet away from it, near the settlement and yet at a certain distance from it.

Neither was the presence of a school in a monastery unusual at that time. But it would be difficult to find another monastery designated as 'Hellas' within a century from its foundation (loane Shavteli). Maybe King Davit again followed the path paved by the learned Georgian monks. Beginning from the 8th-9th century, in the period when St Grigol Khandzteli (Gregory of Khandzta) undertook his monastic movement, if not earlier, the Georgian Church, following the great Capadocian fathers and St John of Damascus referred to all kinds of wisdom to reinforce the Christian truth, unlike Tertullian, who denounced the pagan philosophy of ancient Greeks. And newly founded Gelati developed gradually not only into a 'second Jerusalem', but also into 'another Athens', though 'in strict compliance with religious teachings, i.e. 'Athens' enhanced and purified through ecclesiastical teachings.

The teaching at Gelati followed the system of the seven liberal arts, most probably imported from Constantinople. Byzantine was also the legal example adopted by Gelati — it was founded as a 'royal monastery', the abbot of which was approved by the king.

The adornment of the sanctuary of the Church of the Virgin, built by the king, with mosaic, the latter being very rare among Georgian pieces of fine art, also points to the Byzantine influence. The lack of ornaments on the walls of Gelati Church might likewise be considered homage paid to Byzantium.

Meanwhile, designating one and the same person as a leader of the church and a learning centre simultaneously was not a Byzantine tradition. The architecture of Byzantium, unlike that of Gelati, was characterised by a lack of such voluminous and plastic forms. Also, the walls of Byzantine churches would be arranged with bright tesserae; at Gelati, on the other hand, the non-smooth surfaces embellished with murals prevailed. The tradition adopted, like always and in any other sphere, was 'translated' into Georgian, fitted to the local pattern and transformed on the local soil.

Throughout the centuries, Gelati was maintained by the Bagrationi royal house. Along with writing theological books and glorifying saints, the local scribes





რომ არის შემკული.

ამასთანავე კი, გიზანტიისთვის თითქოს უცხოა წესი, რომლის თანახმადაც მონასტრის თავკაცი და სასწავლებლის ხელმძღვანელი — მოძღვართმოძღვარი შეიძლება ერთი და იგივე პიროვნება იყოს. გელათისგან განსხვავებით, იქ ვერც ამგვარ მოცულობრივ — პლასტიკურ ხუროთმოძღვრებას იხილავთ და მოციალე კენჭებით გაწყობილ მონაკვეთებსაც გელათში დიდად აჭარბებს მოხატულობით დაფარული ხაოიანი ზედაპირები. გარედან შემოსული, როგორც ყოველთვის და ყველაფერში, აქაც "გადმოქართულებულია", საკუთარ ყაიდაზეა გაწყობილი, ადგილობრივ ნიადაგზე გარდასახული.

გელათს ბაგრატიონთა სამეფო სახლი საუკუნეთა მანძილზე პატრონობდა. აქაური მწიგნობარნი, საღვთისმეტუველო წიგნებისა და წმინდანთა შესხმა-სადიდებლების შექმნასთან ერთად, არც ერისკაცთა ცხოვრებას ივიწუებდნენ. ქართველ მეფეთა უოველდღიური უოფის უზუსტესი განაწესი — "ხელმწიფის კარის გარიგება", როგორც ჩანს, აქ, გელათში უნდა იყოს შედგენილი.

გამოხდა ხანი და ჟამთა სიავის გამო პოლიტიკურად დაქუცმაცებულ, დაძაბუნებულ ქვეყანაში დასავლეთ საქართველოს მეფეთა ხელისუფლება დასაქრდენად ვეღარც მთელ ეკლესიას გამოადგებოდა და, კერძოდ, ვერც გელათის მონასტერს; პირიქით, ახლა თვით სახელმწიფოს ესაჭიროებოდა ისინი, როგორც განმამტკიცებელი ზნეობრივი საქრდენი. სწორედ ამიტომ, საქართველოს ქრისტიანული ეკლესიის მოსაღონიერებლად, გელათში ახლა მისი სულიერი საწყისი განსაკუთრებით უნდა გამოკვეთილიყო.

XVI საუკუნეში გელათი საეპისკოპოსოდ აქციეს და აქვე (ისევ და ისევ აქ და არა ქუთაისში!) გადმოვიდა აშლილი აფხაზეთიდან ბიჭვინტის საკათალიკოსო კათედრა; და მაშინვე გელათში დამკვიდრებულ მთავარ სიწმინდეს, ხახულის მომინანქრებულ ღმრთისმშობლის ხატს, ბიჭვინტისა და აწყურის ღმრთისმშობლის ხატებიც შემოემატა. დაუცადებლად გრძელდება ძვირფასი ხელნაწერების დამზადება; იჭედება ხატ-ჯვრები, ოსტატურად კვეთენ ხეზე. ცხადია, ეს საიმსოფლო ღვწა არც საამქვეყნოდ ყოფილა უნაყოფო — სხვა თუ არაფერი, იგი ცოდნის, აზროვნების, შემოქმედების გარკვეული დონის შენარჩუნებას ემსახურებოდა. ამასთან, გენათელი თუ ბიჭვინტელი მღვდელმთავრები, წინამძღვარნი თუ მოწესენი როგორც მეურნენი, სკულის მდებელნი და კანონის განმხორციელებელნი, როგორც შინა თუ საგარეო ვითარებათა მომწესრიგებელნი, უშუალოდ მონაწილეობდნენ საერო ცხოვრებაში. ნურც ის დაგვავიწუდება, რომ, წმინდანთა "ცხორებებისა" და კონდაკების გარდა, გელათში იოსებ ფლაბიოსის "მოთხრობანი never forgot the laymen. The precise rules of the everyday life of Georgian kings Khelmtsipis Karis Garigeba must have been drawn up here, in Gelati.

Time passed and having gone through a lot of hardship the country fell apart and became enfeebled. The authority of the kings of West Georgia would no more be a reliable support for the Church in general and Gelati Monastery in particular. However, the state needed them as its moral support. New spiritual power was to emerge in Gelati to strengthen the Christian Church of Georgia.

In the 16th century, Gelati was made an episcopal see and again, Gelati (and not Kutaisi) became the shelter for the catholicos' seat, transferred from Bitchvinta. This move was accompanied by the transfer of Bitchvinta and Atsquri icons of the Virgin to Gelati which from beginning held the enamelled icon of the Virgin from Kakhuli, the main treasure of the monastery. The writing of manuscripts was continued zealously, icons and crosses were chased, masterful wood-carvings were made. It is obvious that these efforts were not regarded as unimportant in secular life as they enhanced knowledge, learning and creativity. At the same time, Genati and Bitchvinta archpriests, deans and monks as managers, lawgivers and judges, as people taking care of internal and external affairs, were directly involved in the daily routine. It should also be remembered that in addition to the lives of saints and contakions, Antiquities of the Jews by Flavious Josephus was also copied, and at the turn of the 17th century, an illuminated copy of Kartlis Tskhovreba (an old Georgian collection of chronicles) was contributed to the monastery along with liturgical books.

That the glory of Gelati was in these later centuries duly appreciated in East Georgia is, among much other evidence, attested by the fact that the son of the king of Kartli and nephew of the ruler of the Kakhetians, later Catholicos Anton I, became a monk at Gelati. Meanwhile, at that time and also, in the 19<sup>th</sup> century, this prominent monastery was primarily considered as a treasure of spiritual and material wealth, sacred items and the national memory. With the machinations of various invaders or 'treacherous well-wishers', it did not escape pillage and destruction, but yet, it would be hard to find another church or a monastery, palace or fortress, which would manage to preserve so much treasure.

Gelati preserves its beauty even after severe hardships. When the visible candles were quenched in its chapels, the treasure was looted and the only privilege the monument received was its listing under the status of a 'monument of culture', those entering the churchyard would not even feel its sufferings...

And this is due to the original creative power that existed and continues to exist in this place. The spiritual might of the monastery, founded by the great king, is reflected in its architecture, in Gelati churches,

იუდაებრივისა სიტუუადასაბამისანიც" გადაიწერა, ხოლო XVII საუკუნის დამდეგს მონასტერს, სამღვდელმსახურო წიგნებთან ერთად, "ქართლის ცხორება დახატულიც" შემოსწირეს.

გელათის დიდება რომ ამ მოგვიანო საუკუნეებში არც ლიხს გადმოღმა დავიწუნიათ, თუნდაც ქართლის მეფის ძისა და კახთა ბატონის ძმისწულის, მომავალი კათალიკოსის, ანტონი I-ის აქ შემონაზვნება გვიდასტურებს. ამასთან, მაშინაც და კიდევ უფრო მეტად XIX საუკუნეში ეს სახელგანთქმული სავანე, უწინარეს ყოვლისა, ალბათ მაინც განძთსაცავი, სულიერი და ნიგთიერი საუნჯის, საეკლესიო სიწმინდეთა და ერის ისტორიის სახსოვართა შესანახი იყო. და მართლაც, თუმც ბეგრი რამ მარბიელ-ამწიოკებელთა თუ "გაიძვერამოყვარეთა" მეცადინეობით აქაც გაიძარცვა და განადგურდა, მაგრამ, ამის მიუხედავად, საქართველოში ძნელად თუ მოიძებნება სხვა ისეთი ეკლესია-მონასტერი, სასახლე და ციხედარბაზი, რომელსაც ჩვენი სულიერი საგანძურიდან ამდენი რამ გადაერჩინოს.

გელათს მიმზიდველობა არც მაშინ დაკლებია, როცა მრავალმა ისტორიულმა ქარიშხალმა მის ტაძრებში შვიდი ათეული წლით დააქრო ხილული სანთლები, განაბნია მისი განძეულობა და მისთვის მხოლოდ "კულტურის ძეგლად" მოხსენიების "პატივიღა" გაიმეტა. მეტიც, გელათის ეზოში შესული ვერც გრძნობდა, მასთუ რამ უჭირდა...

ეს იმიტომ, რომ აქ გაუნელებლად ფეთქავდა და ახლაც ფეთქავს პირვანდელი შემოქმედებითი მუხტი. დიდი ხელმწიფის მიერ დაარსე-<u>გული მონასტრის სულისმიერი სიძლიერე</u> მის ხუროთმოძღვრებაშიც შეიცნობა, იმით, თუ როგორ "აყურადებენ" ერთიმეორეს ორასი წლის განმავლობაში ნაშენები გელათური ეკლესიები — ერთმანეთს შეფარდებულნი და ხმაშეწყობილნი, ერთი ნებითა და ძალისხმევით ამოზრდილნი. მათ მიერ მოფარგლულსა და განაკვთულ სივრცეში აღარც არის წარსული და აწმყო, აქ მარტოოდენ წარმავალობას გამორიდებული სიწმინდე, კეთილშობილება, ღირსება, სისადავე სუფევს. ხოლო თუ აკადემიის დიდრონი სარკმლეზიდან გაიხედავთ, თვალწინ იმერეთის ლამის შავ ზღვამდე მიწევნილი სერები და მინდორ-ველები გადაგეშლებათ, თითქოსდა საქართველოს გამაერთიანებელი წმინდა მეფის სურვილისამებრ მისი სამარადჟამო სამკვიდრეზლის კარად გაშლილი.

built within two centuries, 'listening to each other", arranged in harmony and coming from the same will. The space enclosed by them bears no distinction between past and present; only purity, nobility, virtue and simplicity, isolated from the transitional world, govern the area. Looking through the large windows of the Academy, you will enjoy a marvellous view of valleys and fields almost reaching the Black Sea, extended before the sacred place by the will of the saint king — he who was the consolidator of Georgia.





\_\_\_\_\_ "ქორონიკონსა ტკჳ [1106 წელი] აქა დავით გელათი დაიწუო" (შემოქმედის გულანი).

"მთის ჩრდილოს კერძოდ და წუალწითელას აღმოსავლით, გორის კალთას, არს ეკლესია ყოვლად წმიდის ღვთისმშობლისა, დიდშუენიერი, დიდნაგები და ქმნული შიგნით სოფიის კენჭითა, გუმბათიანი, კეთილ-შუენიერს ადგილსა. აღაშენა აღმაშენებელმან დავით მეფემან და უწოდა სასუფეველსა გენაათი, და აწუწოდებენ გელათს" (ბატონიშვილი ვახუშტი).

გელათის მონასტრის ხანგრძლივ და მრავალფეროვან ისტორიას, წერილობით წყაროებთან ერთად, მისი ნაგებობები და მოხატულობები, მეფეთა, სამეფო ოჯახთა და სასულიერო პირთა პორტრეტები და საფლავის ქვები, საქტიტორო წარწერები, გელათში შექმნილი თუ მისდამი შეწირული ჯვრები და ხატები, სამღვდელმსახურო ნივთები, წიგნები და სიგელ-გუჯრები მოგვითხრობენ.

დავით აღმაშენებლის სიცოცხლეში მონასტერში ღმრთისმშობლის შობის ტაძრის ძირითადი ნაგებობა, აკადემია, წყარო და კარიბჭე აშენდა. არსებობს გადმოცემა, რომ აღმაშენებელს ორი უზარმაზარი ქვა თავისი ხელით ჩაუდგამს ტაძრის კედელში, XV საუკუნის ერთ-ერთი საბუთი კი ამბობს: "როდეს აღმაშენებელი გელათს აშენებდა... გალავნიდაღმა გარდმოვარდა"-ო.

დავით აღმაშენებლის ისტორიკოსის ცნობით, მეფემ მონასტერი "აღავსო სიწმიდეთა მიერ პატიოსანთა ნაწილთა წმიდათასა, და წმიდათა ხატთა მიერ და სიწმიდისა სამსახურებელთა ყოვლად დიდებულთა და სხუათა ნივთთა ძნიად საპოგნელთა"; შესწირა მამულები, "დიდთა და ხოსროანთა მეფეთა ტახტნი და საყდარნი, სასანთლენი და კიდელნი ფერადფერადნი... გჳრგჳნნი და მანიაკნი, ფიალანი და სასუმელნი..." და ღმრთისმშობლის ტაძარს "უზრუნველი ტრაპეზი განუჩინა". დავითმა ხახულიდან სახელგანთქმული ღმრთისმშობლის ხატიც ჩამოასვენა, რომელიც მონასტრის მთავარი სიწმინდე გახდა და, შემდგომ, "ხახულისა და გელათის საკურთხევლის ხატად" იწოდებოდა.

----- 'In the year 1006 Davit started building here Gelati [Shemokmedi Gulani]'.

'To the north of the mountain and east of the River Tsqaltsitela, on a beautiful spot and on the slope of a hill, stands the domed Church of the Virgin, magnificently built and adorned with Sophio's pebbles (tesserae – transl.). It was built by King Davit Aghmashenebeli and called Genaati, and is now referred to as Gelati' (Vakhushti Batonishvili).

The long and eventful history of Gelati Monastery is, apart from written records, witnessed by surviving buildings and wall paintings, portraits of local kings, royal families and ecclesiastical bodies and their tombstones, donors' inscriptions, and crosses and icons created in Gelati or donated to the monastery, as well as other ecclesiastical items, books and deeds.

Under the reign of King Davit Aghmashenebeli (David the Builder) the Church of the Nativity of the Virgin, the main building of the monastery, the academy, the well and the porch were built. Tradition holds it that the king himself inserted two huge stones in the wall. According to a 15th century source, 'while building Gelati ... Aghmashenebeli nearly fell from the surrounding wall'.

According to the chronicler of Davit Aghmashenebeli, the king 'filled the monastery with the holy relics of saints, icons and items for divine services and other rare objects'; donated lands and 'the royal thrones, candlesticks and various lamps... crowns and collars, bowls and drinking vessels used by the great kings..." and ensured a food supply for the Church of the Virgin. King Davit also arranged for the transfer of the celebrated icon of the Virgin of Khakhuli, which later became the main relic of the monastery and came to be designated as the 'altar icon of Khakhuli and Gelati'.

Davit Aghmashenebeli invited the best theologians and scholars not only from the local monasteries but also from abroad by selecting the most honorable men, those endowed with all the virtues. The academy he established, apart from providing ecclesias-

აღმაშენებელმა გელათში საუკეთესო ღვთისმეტყველნი და სწავლულნი შეკრიბა, და არა
მხოლოდ თავის "სამეფოსა შინა პოვნილნი",
არამედ უცხოეთის მონასტრებში მოღვაწე
ცნობილი, "სულიერითა და "ორციელითა სათნოებითა აღსავსე" მწიგნობარნიც. მის მიერ
დაარსებულ აკადემიაში საეკლესიო მოძღვრებასთან ერთად, საერო მეცნიერებაც — გეომეტრია, არითმეტიკა, მუსიკა, ფილოსოფია,
რიტორიკა და ასტრონომია — ისწავლებოდა.
აკადემიას მოძღვართმოძღვარი მართავდა.

1125 წელს დავით აღმაშენებელი გარდაიცვალა. მონასტრის გასრულება დიდმა მეფემ თავის ვაჟს, დემეტრე I-ს უანდერძა: "დარჩა მონასტერი სამარხავი ჩემი და საძუალე შვილთა ჩემთა უსრულად... აწ შვილმან ჩემმან მეფემან დიმიტრი სრულ-უჰოს განასრულოს ყოვლითურთ უნაკლულოდ საუკუნოდ ჩემთჳს და მისთჳს და მომავალთა ჩემთათჳს". მეფე დავით IV მონასტრის სამხრეთ კარიბჭეში დაკრძალეს, სადაც მაშინ ქუთაისის გზა მოდიოდა. მონასტერში კი იმ დროიდან, აღმაშენებლის ანდერძისამებრ, მისი შთამომავლები იმარხებოდნენ.

## მონასტერი გასრულდა:

1130 წელს დემეტრემ ღმრთისმშობლის ტაძარი აკურთხა, რომელსაც დასავლეთიდან ნართექსი ჰქონდა მიშენებული და დიდებული მოზაიკითა და ფერწერით იყო შემკული. ტაძარს მალევე სამხრეთით მიუმატეს კარიბჭე და ორი ეგვტერი, XIII საუკუნის პირველ ნახევარში კი ჩრდილოეთი მინაშენიც ააგეს.

დემეტრე I-მა სახელგანთქმული ხახულის ღმრთისმშოზლის ხატი ახალ, ოქროს ზუდეში ჩაასვენა და ძვირფასი ქვებით, მინანქრის გვრებითა და ხატებით გაამშვენა; 1139 წელს განძადან ნადავლად წამოღებული რკინის კარიც მონასტერს შესწირა და მის სამხრეთ კარიბჭეში, დავითის საფლავთან, დაჰკიდა.

1195 წელს შამქორის ომის შემდეგ, თამარმა "დროშა იგი ხალიფასი... წარგზავნა ესე მონასტერსა დიდსა წინაშე ხახულისა ღმრთისმშო-ბელისასა, მსგავსად მამის პაპისა მათისა" (ისტორიანი და აზმანი შარავანდედთანი).

გელათის აღმშენებლობა გაგრძელდა XIII საუკუნეშიც, მონღოლთა შემოსევების დროს, მაშინ როცა ქვეყანა დასავლეთ და აღმოსავლეთ საქართველოდ გაიყო:

საუკუნის პირველ ნახევარში, ღმრთისმშობლის ტაძრის აღმოსავლეთით წმინდა გიორგის გუმბათიანი ეკლესია, ე. წ. "სადედოფლო", აიგო და მოიხატა.

საუკუნის მეორე ნახევარში, დავით აღმაშენებლის დროინდელ წუაროს სამრეკლო დაადგეს. საუკუნის ზოლოს, ღმრთისმშობლის ტაძრის tic knowledge, also taught secular sciences, such as geometry, arithmetic, music, philosophy, rhetoric and astronomy. The academy was administered by the abbot of the monastery.

In 1125, Davit Aghmashenebeli died. The great king had willed his son, Demetre I, to complete the monastery: 'The monastery, my resting place and the burial chamber of my descendants is left unfinished... Let my son, King Demetre, improve it for me and for himself and also for my progeny'. King Davit IV was buried in the south porch of the monastery, the road running through which used to lead to Kutaisi. From that time on, the descendants of King Davit were buried in the monastery, as was willed by the king himself.

## The monastery was completed:

in 1130, King Demetre consecrated the Church of the Virgin, which had a narthex on the west and was adorned with brilliant mosaic and painted compositions. Soon, a porch and two chapels were added to the church on the south. An extension was added to the north in the first half of the 13th century;

King Demetre I had the renowned icon of Khakhuli placed in a gold case and adorned with gems, enamel crosses and icons; in 1139, he donated the iron gate taken as a trophy in Gandza and hung it in the south porch of the monastery, by the grave of King Davit.

After the battle at Shamkori of 1195, Queen Tamar 'donated the banner of the Caliph to the great monastery for the Khakhuli icon of the Virgin, as did her great grandfather' (Istorianini da azmani sharavandedtani – chronicles written by the historian of Queen Tamar)

The building of Gelati continued well into the 13th century, under the invasion of the Mongols, when the country was split into West and East Georgia.

In the first half of the 13th century, the domed Church of St George standing to the east of the Church of the Virgin, the so-called 'Queen's Church' was built and adorned with murals.

In the second part of the same century, a bell-tower was erected over the well dating from the time of Davit Aghmashenebeli.

Towards the end of the century, a two-storey domed Church of St Nicholas was erected to the west of the Church of the Virgin.

At the turn of the 14th century, a porch was added to the building of the academy.

In the period 1292 to 1293, a chapel to the southeast of the Church of the Virgin was repainted by order of King Davit Narin (1245-1293) who, presumably, was later buried in the church together with members of his family.

In the 14th century, despite the inroads of Tamerlane, King Bagrat V (1360-1396) renewed the paint-





დასავლეთით წმინდა ნიკოლოზის ორსართულიანი გუმბათური ეკლესია აშენდა.

XIII-XIV საუკუნეთა მი<sub>ჩ</sub>ნაზე აკადემიის შენობას კარიბჭე დაუმატეს.

დაახლოებით 1292-1293 წლებში, ღმრთისმშობლის ტაძრის სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი მეფე დავით ნარინმა (1245-1293) მეორედ მოხატა და, საგარაუდოდ, თავის ოჯახის წევრებთან ერთად აქვე დაიმარხა.

XIV საუკუნეში აღმოსავლეთ საქართველოში თემურლენგის თარეშის მიუხედავად, ბაგრატ V-მ (1360-1396) ტაძრის სამხრეთი კარიბჭის მოხატულობა განაახლა და განავრცო, საქტიტორო პორტრეტს დართულ სავედრებელ წარწერაში კი განსაცდელში ჩავარდნილი ერის ხსნა შესთხოვა ღმრთისმშობელს: "შენს მიერ შენდობილი ბაგრატ... ადიდე ძეთა გიორგითა, შენი ერით".

გელათის აკადემიაც განაგრძობდა არსებობას. XIII-XIV საუკუნეებიდან ორი მოძღვართმოძღვარია ცნობილი — ანტონი და საბა. XIV საუკუნეში დაწერილი "ხელმწიფის კარის გარიგებაც" გელათს უკავშირდება.

XV საუკუნეში გელათი იმერეთის სამეფოს სამფლობელოში შევიდა და, ამიერიდან, "სა-მარხო პაპათა და მამათა" იმერთა მეფეების სამარხავი გახდა.

"ქორონიკონსა რუც [1510 წელი] მოვიდა თათარი ნოემბერსა კგ [23] და დაწუც საუდარი ქუთათისა და გელათი", "დასწვეს დიდი მონასტერი გელათისა შიგნით და გარეთ" — ეს ამბავი თითქმის ყველა იმდროინდელმა საბუთმა და მინაწერმა შემოინახა. გელათის "მეორედ აღშენებას" 1510 წელს ტახტზე ასული იმერეთის მეფე ბაგრატ III შეუდგა. მის შემდეგაც, თითქმის ყველა მეფე თუ მღვდელმთავარი მონასტრის გასრულებას ცდილობდა რითაც ძალუძდა — დიდითა თუ მცირედით.

1519 წელს ბაგრატ III-მ "ჰქო გელათი საეპის-კოპოსოდ". მალევე, საუკუნის შუა წლებში, მან დასავლეთი საქართველოს კათალიკოსის კათედრაც ბიჭვინტიდან გელათს გადმოატანინა — მის მიერ აღდგენილ და სამარხოდ დამკვიდრებულ წმ. გიორგის ტაძარში, რომელიც საიმდროოდ მოშლილიყო. დიდი წინაპრის, მეფე დავით აღმაშენებლის, მსგავსად ბაგრატმა წმინდა ხატებიც გადმოასვენა: სახელგანთქმული აწუურის ღმრთისმშობლისა და ბიჭვინტის ღმრთისმშობლისა.

ბაგრატ III ღმრთისმშობლის ტაძრის შემკობასაც შეუდგა: კერ, სავარაუდოდ 1520-იან წლებში — საკურთხეველი, გუმბათი და კარები მოახატვინა; იმავე დროს, საკურთხეველი ტრაპეზით, საეპისკოპოსო საუდრითა და მხატვრობით ეპისკოპოსმა მელქიზედეკ საუვარელიძემ განასრულა; სავარაუდოდ 1550-იანი ing of the south porch of the church and added lines to the supplicatory inscription accompanying the donor's portrait, asking the Virgin to save the nation: 'exalt Bagrat, to whom you showed mercy, and his son Giorgi and your nation'.

The Gelati Academy also continued functioning. The names of two abbots – Anthony and Sabas –who ruled the academy survive from the period between the 13th and 14th centuries. The regulations governing the royal court, written in the 14th century, also relate to Gelati.

In the 15th century, Gelati was incorporated in the kingdom of Imereti and from that time on became the 'burial place of grandfathers and fathers' of Imeretian kings.

'On November 23, in the year 1510, the Tatars came and burnt down the church of Kutaisi and Gelati', 'burnt the great monastery of Gelati both the exterior and interior' – almost all records and inscriptions of that time preserve notes on this disaster. The 'second building' of Gelati was undertaken by King Bagrat III of Imereti, who ascended the throne in 1510. All the kings and abbots afterwards spared no effort to complete and enhance the monastery.

In 1519, King Bagrat III 'made Gelati the episcopal see'. Soon after, in the middle of the same century, he ordered the Catholicos' seat to be transferred from Bitcvinta to Gelati, to the Church of St George, which he himself had restored by him and established as his burial place, after it had been badly damaged. Following the example of his great ancestor, King Davit Aghmashenebeli, King Bagrat ordered two holy icons to be transferred here: the renowned icons of the Atsquri Virgin and the Bitchvinta Virgin.

King Bagrat III further embellished the church: first, in the 1520s, he commissioned the painting of the sanctuary, the dome and the doors; the sanctuary with an altar stone, episcopal seat and murals was finished by Bishop Melchisedec Saqvarelidze about that time. Presumably, towards the late 1550s, Bagrat undertook the repainting of the Church of the Virgin. His son, King Giorgi II (1565-1583) continued adorning the walls with paintings. King Giorgi II and the Catholicos, Evdemon Chkhetitdze (1557-15778), commissioned the painting of the Church of St George.

Between 1578 and 1583, Bishop Anton Matsqvereli had the north porch of the Church of the Virgin repaired and painted.

Bishop, later Catholicos, Zakaria Kvariani, had the northwest chapel repainted between 1639 and 1657. Shortly after, from 1657 to 1660, he arranged for the completion of the west arm of the Church of the Virgin.

King Alexandre III (1639-1660) built a baldachin

წლების ბოლოს, ბაგრატმა ღმრთისმშობლის ტაძრის ხელმეორედ მოხატგა დაიწუო. მოხატვა მისმა ძემ, მეფე გიორგი II-მ (1565-1583) განაგრძო მამის გარდაცვალების შემდეგ. გიორგი II-მ და კათალიკოსმა ეგდემონ ჩხეტიძემ (1557-1578) წმ. გიორგის ეკლესიაც შეამკობინეს მხატვრობით.

1578-1583 წლებში ეპისკოპოსმა ანტონი მაწყვერელმა ღმრთისმშობლის ტაძრის ჩრდილოეთი კარიბჭე შეაკეთა და მოახატვინა.

მეფე გიორგი III-მ (1604-1639) ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერი ირჩია ოჯახის საძვალედ და მხატვროზითაც შეამკო იგი.

ეპისკოპოსმა, შემდგომ კი კათალიკოსმა, ზაქარია ქვარიანმა ჯერ, 1639-1657 წლებში, ჩრდილო-დასავლეთი ეგვტერი მოხატა ხელახლა, მალევე კი, 1657-1660 წლებში — ღმრთისმშობლის ტაძრის დასავლეთი მკლავი განასრულა.

მეფე ალექსანდრე III-მ (1639-1660) ნართექსში ჩაადგმევინა თავისი სამარხი სალხინებელი და მხატგრობით შეამკობინა.

სამრეთ-დასავლეთი ეგვტერიც არაერთგზის მოიხატა, XIV-XV და XVI საუკუნეების დღეს უც-ნობი მეფეების მიერ.

მონასტრისა და მისი სიწმინდეებისათვის, საკუთარი და ოჯახის საძვალე-სამწირველოებისათვის ძღვენის მირთმევაც, მამათა და 
პაპათა მსგავსად, უკლებლივ უველას სურდა 
— მამულების, "ოქროთ მოჭედილი და მოთვალმომარგალიტული" ხატების, ჯვრების, 
ბარძიმ-ფეშხუმების, გვირგვინების; ოქროქსოვილი ომფორების, ბისონების, ოლარების, 
ენქერებისა და სტიხარების, შემკული კონდაკებისა და გულანების, და კიდევ მრავალი სხვის:

აწუურის ღმრთისმშობლის ხატი გიორგი II-მ შემოსა ხელახლა, მოგვიანებით, ცოტა რამ სოლომონ I-მაც დაუმატა; ბაგრატ III-მ და დედოფალმა ელენემ გელათის ღმრთისმობლის ხატი შეაქმნევინეს; ევდემონ ჩხეტიძემ ბიჭვინტისა; ბაგრატ III-ს დანათესავებულ-მა მხეცისძეებმაც არაერთი ხატი მოჭედეს; გიორგი II-ის მეუღლემ, თამარუოფილმა ქრისტინემ თავისი ნამზითვი ძვირფასეულო-ბისაგან მოაჭედინა და შეამკობინა თვალმარ-გალიტით მაცხოვრის ხატი გელათისათვის.

ზაქარია ქვარიანმა ხახულის ღმრთისმშობელს თავისი მამულები შესწირა, გელათისათვის მისი ნებით მოქარგულმა გარდამოხსნამაც მოაღწია დღემდე; შემორჩენილია ბიჭვინტის ღმრთისმშობლისადმი კათალიკოსების: ევდემონ ჩხეტიძის, ეფთვიმი საუვარელიძისა (1578-1616) და მალაქია გურიელის (1616-1639) მიერ მირთმეული მდიდარი შეწირულობების ნუსხები. შემონახულია არაერთი ხელნაწერი, in the narthex as his commemorative chapel and adorned it with paintings.

The southwest chapel was also painted many times by anonymous kings of the 14th, 15th and 16th centuries.

The donation to the monastery and to family burial places of estates, icons 'chased with gold and studded with gems', crosses, chalices and patens, crowns, omophorions adorned with gold, and sakkoses was frequent.

The Atsquri Icon of the Virgin was readorned by King Giorgi III, to which King Solomon I also added embellishments; Bagrat III and Queen Elene commissioned the Gelati Icon of the Virgin, and Evdemon Chkhetidze that of Bitchvinta; numerous icons were chased by the Chkhetidze who became related to King Bagrat III; King Giorgi II and his wife Christine, whose maiden name was Tamar, for Gelati had an icon chased and adorned with precious metals and jewels from her own dowry.

Zakaria Kvariani donated his lands to the Khakhuli Icon of the Virgin. An epitaphion which he commissioned to be embroidered for Gelati still exists. The lists of the rich donations to the Icon of the Bitchvinta Virgin made by the catholicoses Evdemon Chkhetitdze, Eptvimi Saqvarelidze (1578-1616) and Malakia Gurieli (1616-1639) survive. In addition to this, numerous manuscripts were commissioned by the bishops of Gelati, such as Evdemon Chkhetidze, Zakaria Kvariani, Eptvimi Saqvarelidze and Gedeon Lortkipanidze.

The Russian envoys who visited Imereti between 1650 and 1652 were amazed by the precious, silver-plated and gilt icons bedecked with gems, crosses, ecclesiastical vessels and books. Some chests contained treasure which had belonged to previous kings.

In 1757, Imereti was invaded by the Lezgians who set Gelati on fire. According to contemporary sources, the monastery was then 'devastated' and the 'church razed to the ground. All Orthodox Christians who had seen Gelati were in tears'. The rebuilding of the monastery was then undertaken.

King Solomon I (1752-1784) and Solomon II (1789-1810) substantially repaired and enriched the monastery. Before that, King Alexandre V (1720-1746, 1749-1752) had consecrated a neglected chapel to St Andrew the First Called and allocated funds for it. Metropolitan loseb, Catholicos between 1769 and 1776, restored the catholical throne of the Church of the Virgin in 1760. In the 1770s, Zakaria Gabashvili, having settled in Gelati, founded a school of calligraphy and art, and together with his heirs, left a large number of manuscripts and icons to the monastery. Gelati, reduced from the status of an episcopal see to an ordinary church by the Russian authorities, received numerous donations in the 1880s and '90s





რომელთა მომგებელნიც, ასევე, გელათელი მღვდელმთავრები არიან: ევდემონ ჩხეტიძე, ზაქარია ქვარიანი, ეფთვიმი საუვარელიძე და გედეონ ლორთქიფანიძე (1623 წლამდე ეპის-კოპოსი).

1650-1652 წლებში იმერეთში მყოფი რუსთა ელჩები განცვიფრებულნი იყვნენ გელათის უძვირფასესი, ოქრო-ვერცხლით მოჭედილი და თვალმარგალიტით შემკული ხატებით, გვრებით, საეკლესიო ჭურჭლითა და წიგნებით. საგანგებო კიდობანში წინანდელი მეფეების განძიც ყოფილა შენახული.

1757 წელს იმერეთს ლეკის ლაშქარი მოვიდა და გელათი გადაწვა. თანამედროვეთა ცნობით, მონასტერი მაშინ "წარხდა", "ეკლესია გაოხრებული იყო. ყოველნი მართლმადიდებელი ქრისტეანენი ვინც იყო და გელათი ენახათ იმ ჟამად სტიროდენ". მონასტრის აღდგენას კვლავ შეუდგნენ:

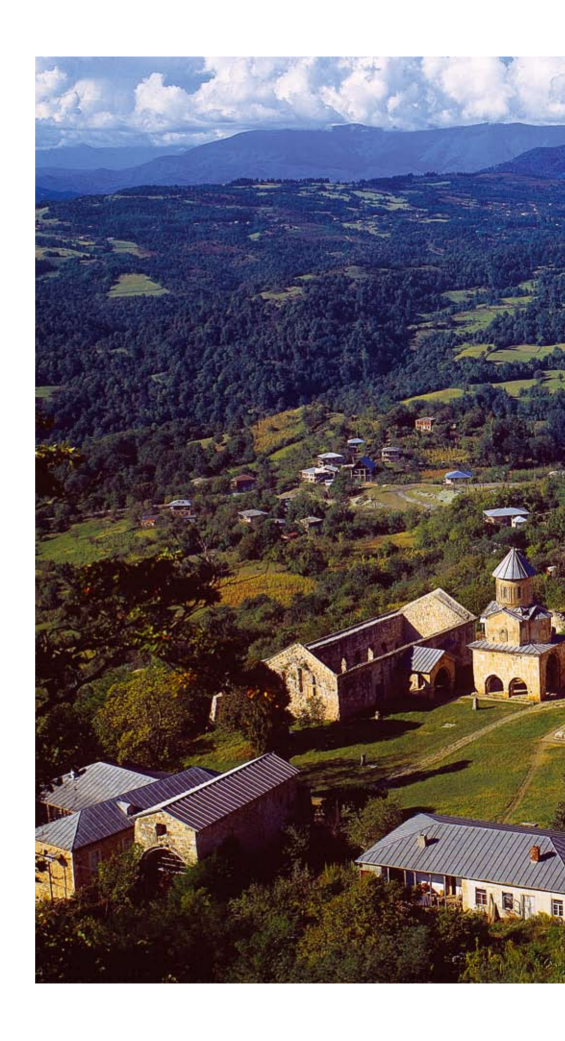
სოლომონ I-მა (1752-1784) და სოლომონ IIმ (1789-1810) ბევრი რამ შეაკეთეს და ბევრიც შესწირეს. უფრო ადრე, ალექსანდრე V-მ (1720-1746, 1749-1752) გელათის საიმდროოდ დავიწყებული ეგვტერი წმ. ანდრია პირველწოდებულის სახელზე აკურთხებინა და შესაწირავი განუჩინა. მიტროპოლიტმა იოსებმა (1769-1776 წლებში კათალიკოსი) ღმრთისმშობლის ტაძარში მდგომი საეპისკოპოსო საუდარი აღადგინა 1760 წელს. 1770-იან წლებში გელათს დამკვიდრებულმა ზაქარია გაბაშვილმა კალიგრაფიული და სამხატვრო სკოლა შექმნა და, თავის მემკვიდრეებთან ერთად, არაერთი ხელნაწერი და ხატი დაუტოვა მონასტერს. რუსთა ხელისუფლების მიერ საეპისკოპოსოდან რიგით მონასტრად დამცროზილ გელათს 1880-1890-იან წლებშიც, გაბრიელ ეპისკოპოსის (ქიქოძე) თაოსნოზით, არაერთი რამ შეემატა. 1923 წელს კომუნისტების მიერ მონასტრის გაუქმებამდე, გელათის სალარო სხვა ეკლესიებიდან და მონასტრებიდან გადმოტანილი ძვირფასი ნივთებითაც ივსებოდა. თუმცა, გელათურ საგანძურს ბევრი რამ მაშინაც მოაკლდა: ზოგი XIX საუკუნეში დაიკარგა, ზოგიც — XX-ში.

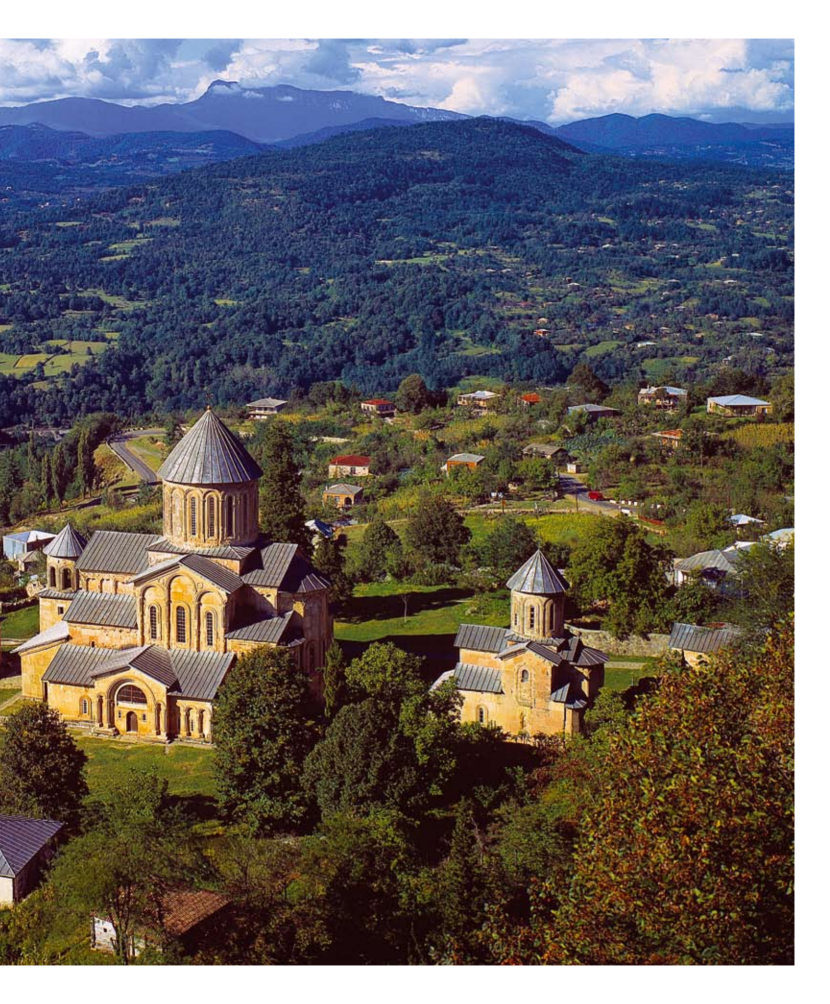
მიუხედავად ჟამთა სვლისა, გელათის მთავარი სიწმინდეები, არაერთი გელათური ხატი,
ჯვარი, ხელნაწერი, სამღვდელმსახურო ნივთი
თუ ქსოვილი გადარჩა. დღემდე მოღწეული
ეს ყოველივე საქართველოს მუზეუმებსა და
საცავებში ინახება, როგორც წარსულის უძვირფასესი ნაშთი და მემკვიდრეობა. დროთა
განმავლობაში, გელათში განსვენებულთაგან
ბევრის საფლავი დაიკარგა, ზოგის აღარც
სახელია ცნობილი, მაგრამ შემონახული —
"სამეფო სამარხოში" დაკრძალულ დიდებულ
მეფეთა და მღვდელმთავართა სახელებიცა და
საფლავებიც, ცოტა როდია.

1988 წლიდან გელათის მონასტერი კვლავ მოქმედია. thanks to the efforts of Bishop Gabriel Kikodze. Before the abolition of the monastery by the Communists in 1923, the Gelati treasure chests were filled with precious items brought here from other churches and monasteries. However, the treasure of the monastery also suffered losses both in the 19th and 20th centuries.

Despite hard times, the main relics of Gelati, numerous icons, crosses, manuscripts, liturgical objects and cloths survive and are kept in the museums and depositories of Georgia as valuable treasures and a legacy of the past. Over the centuries, some of the graves of those buried in Gelati were lost, and some have become anonymous, but what survives – the names and graves of great kings and high priests – is important.

Gelati restarted functioning as a monastery in 1988.



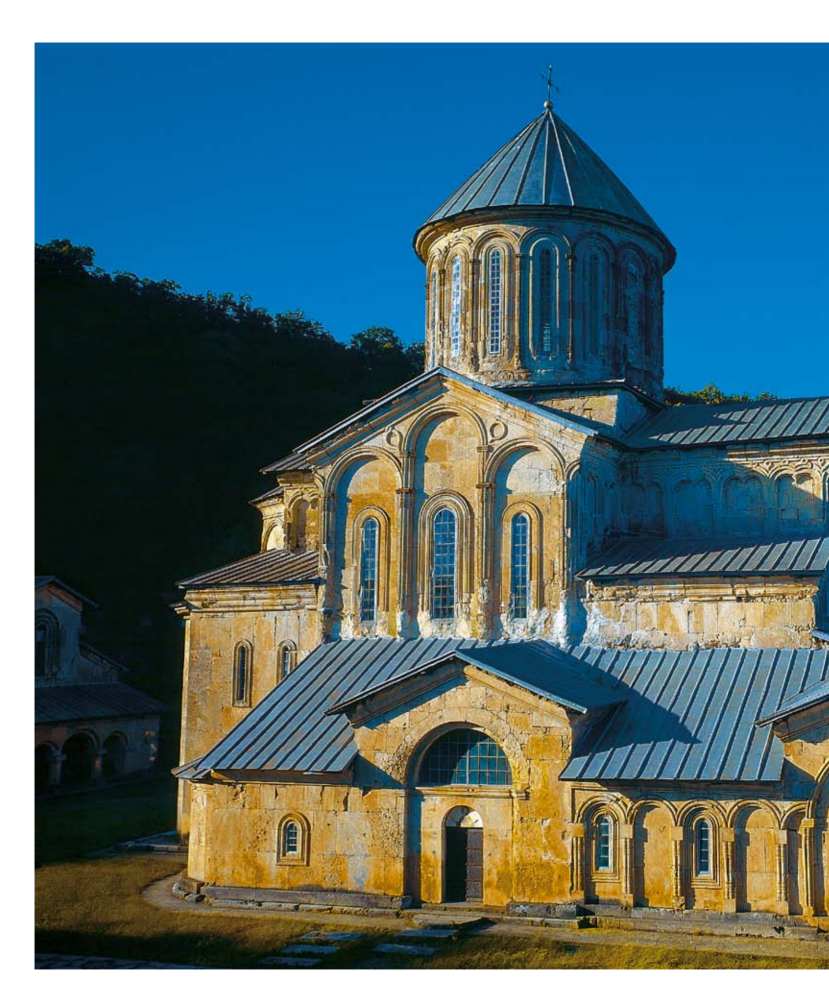


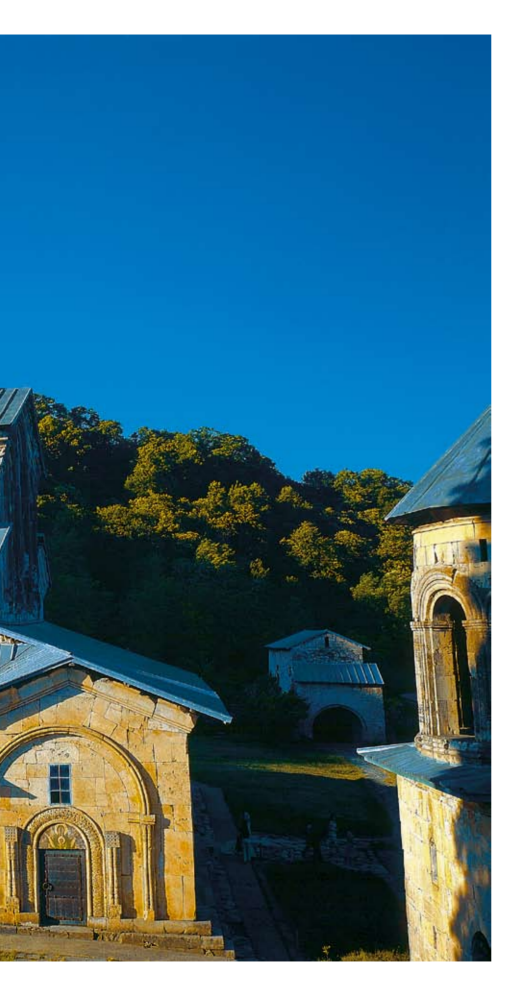






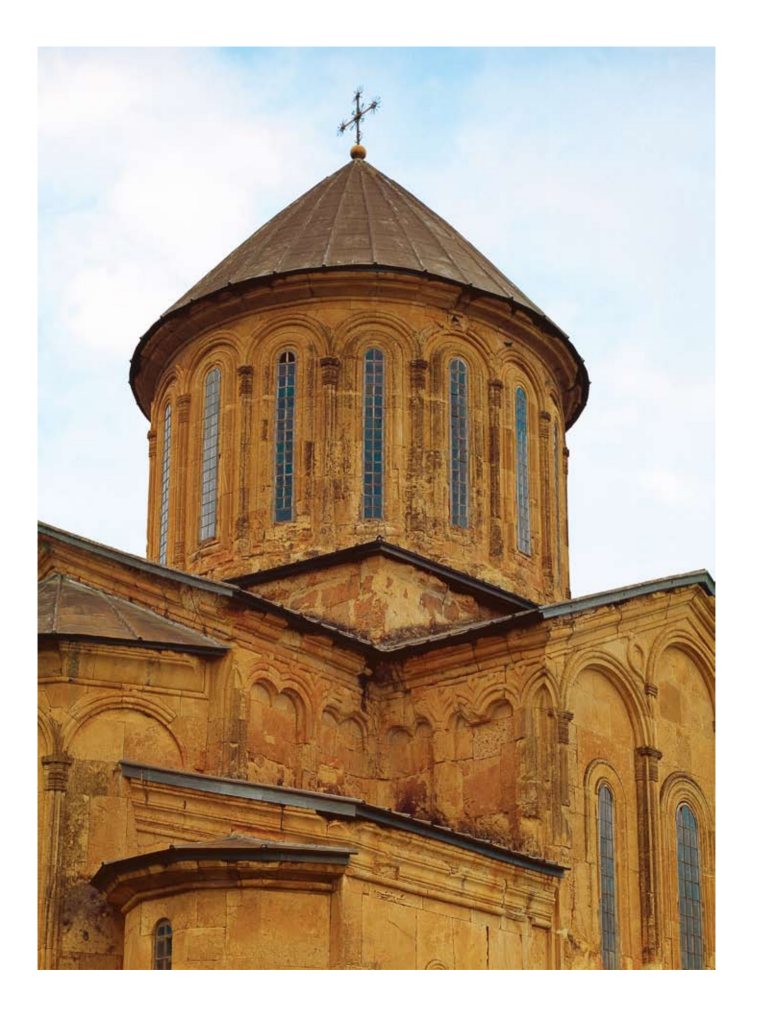


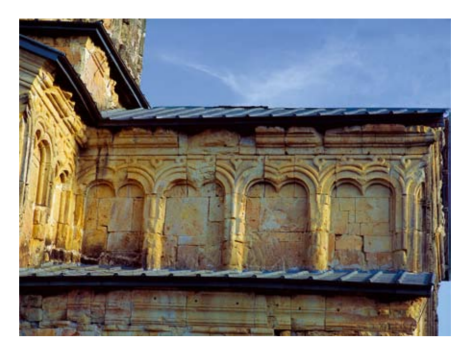


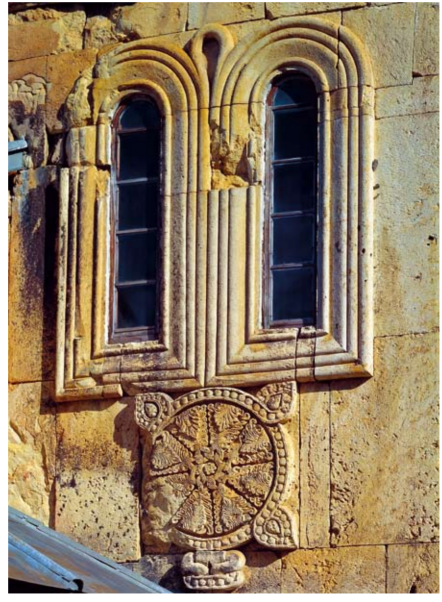


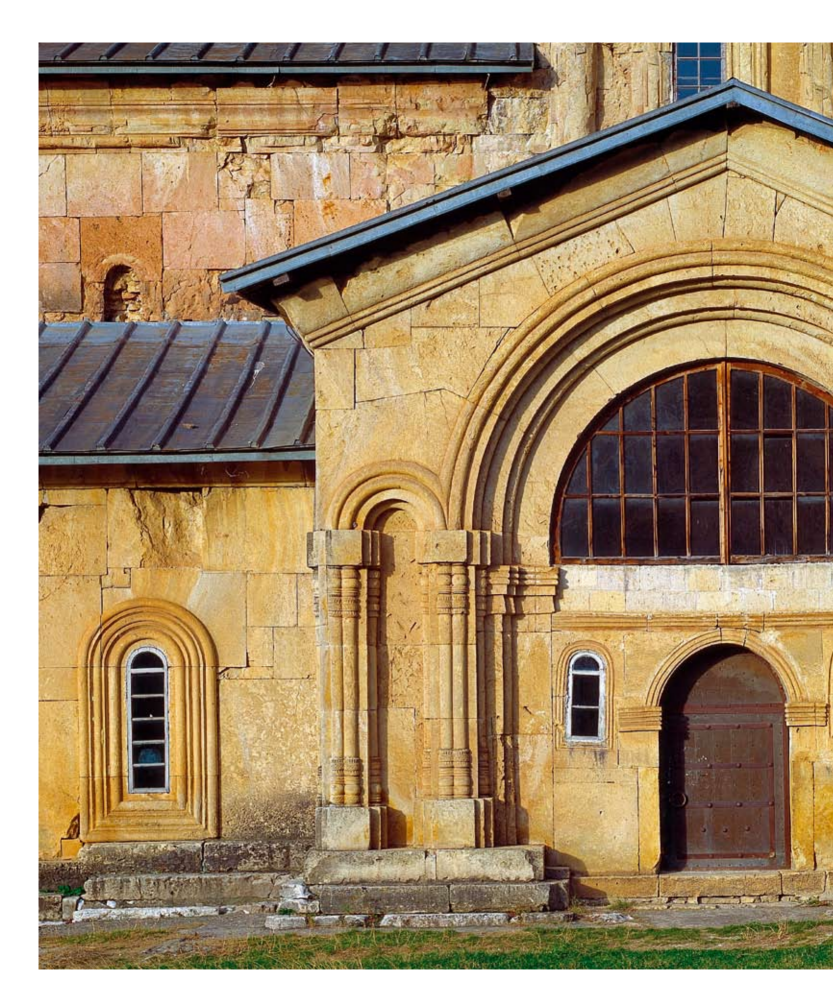


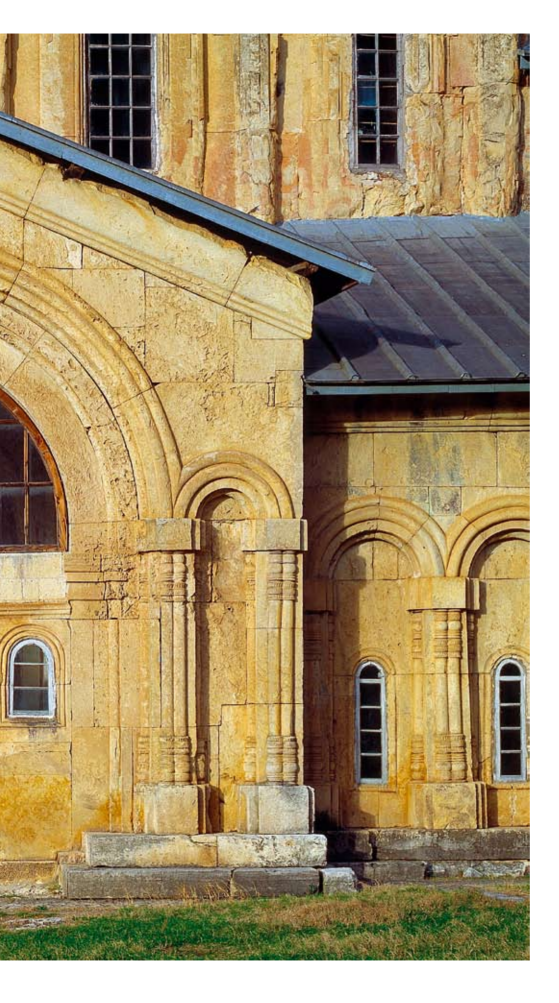


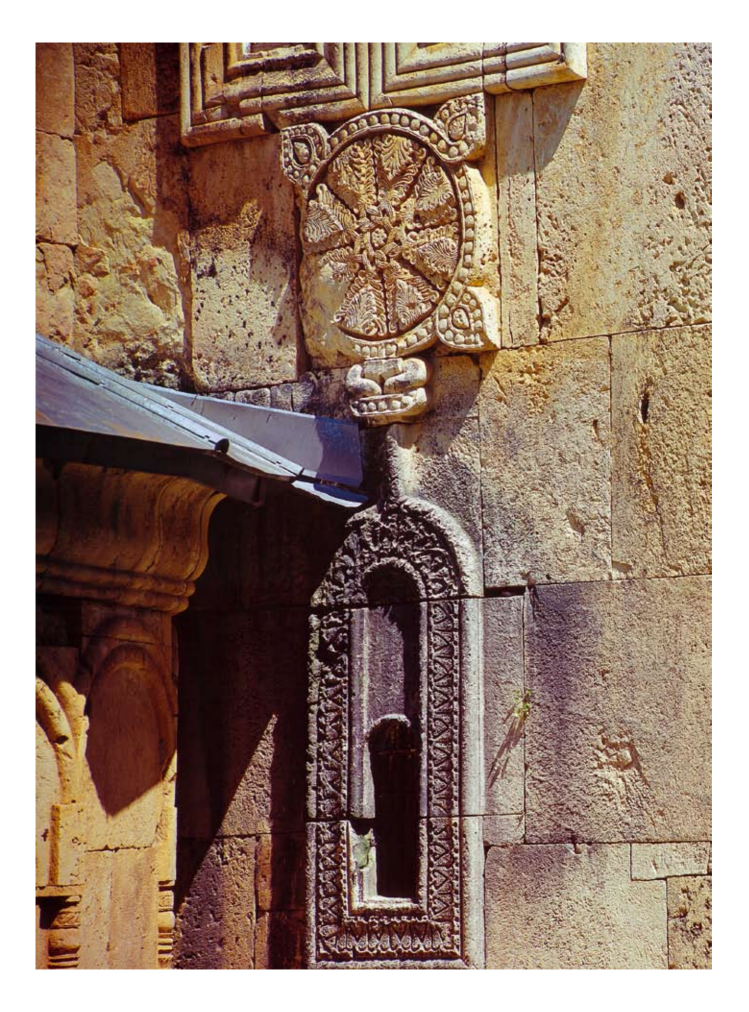


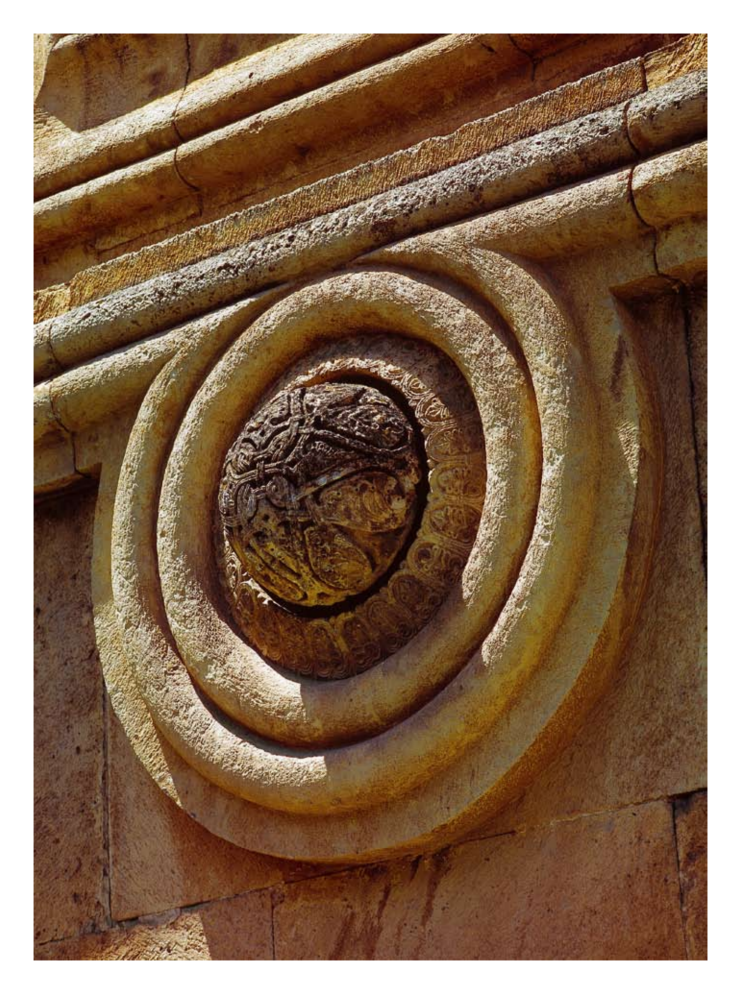


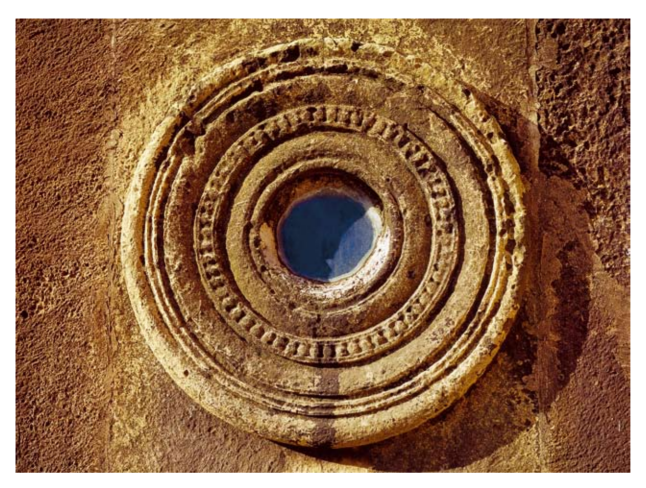


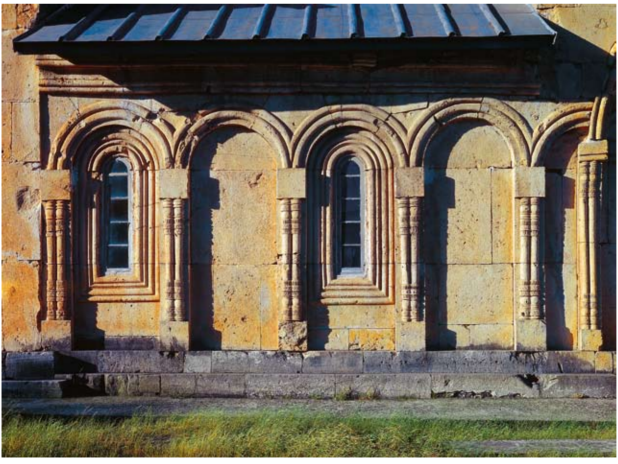


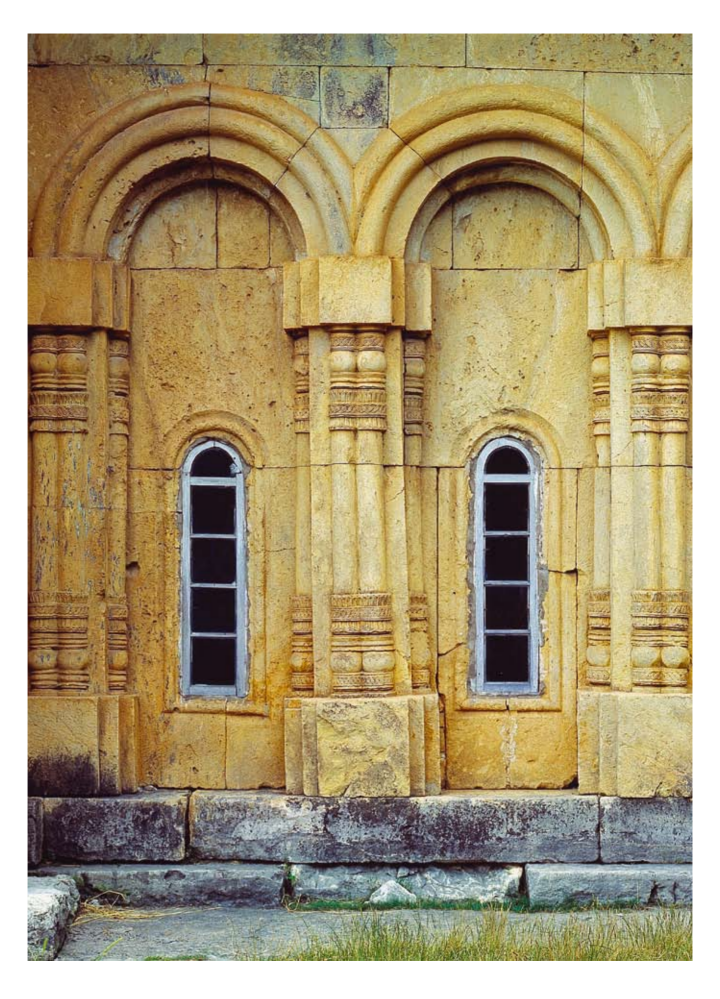


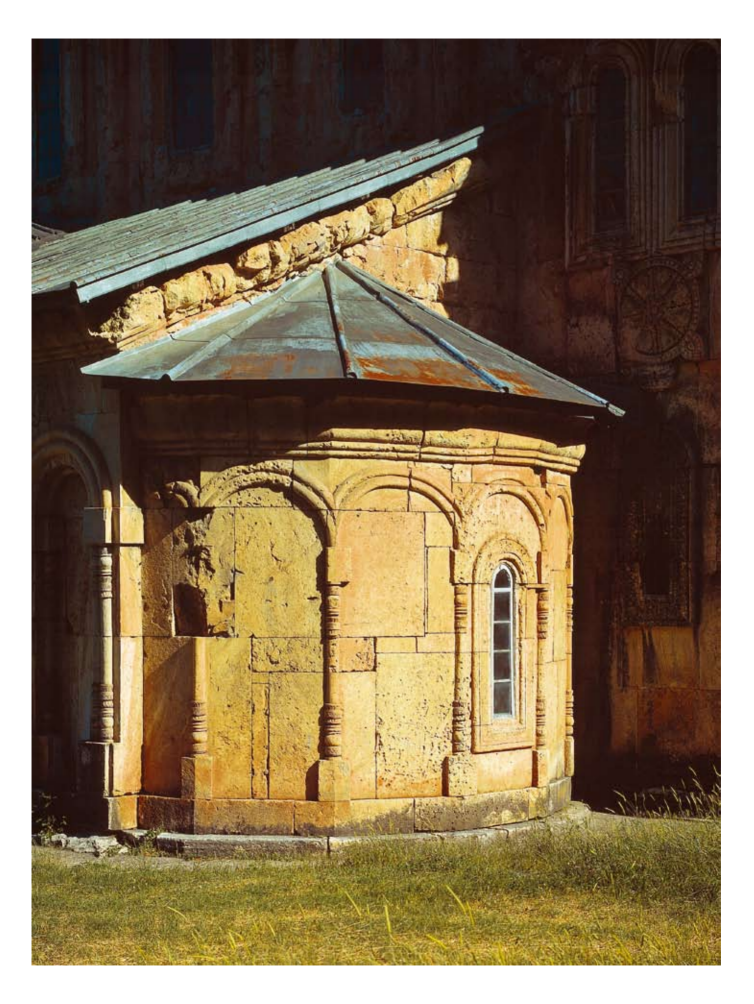








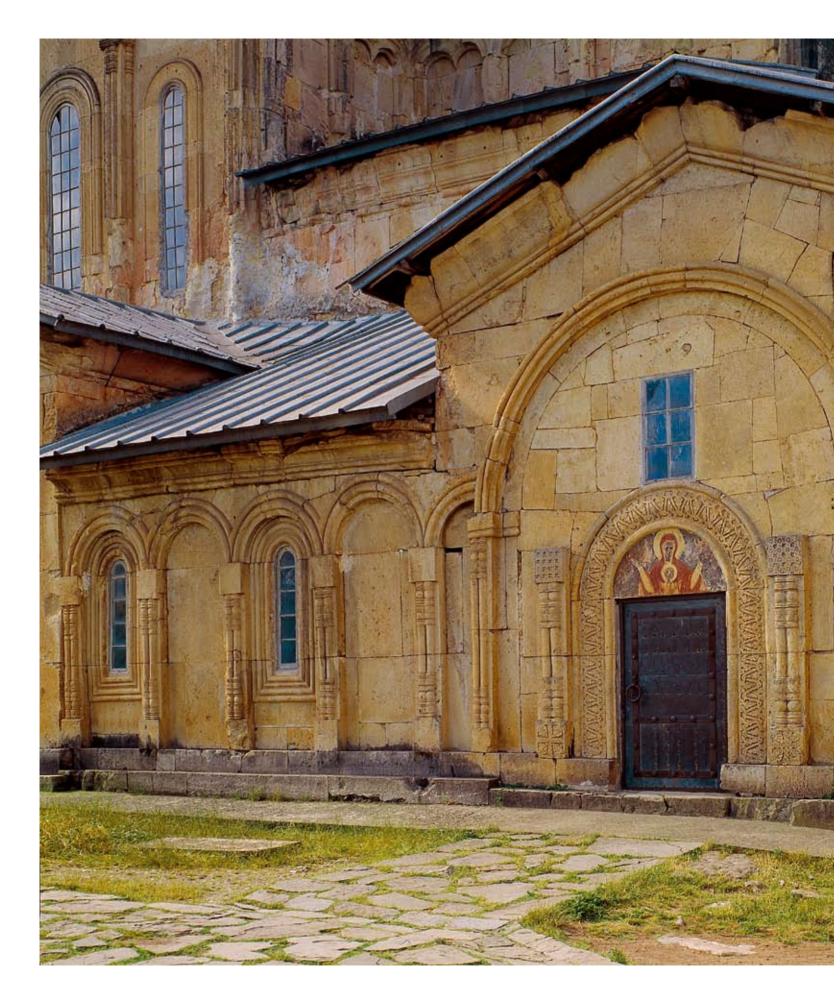


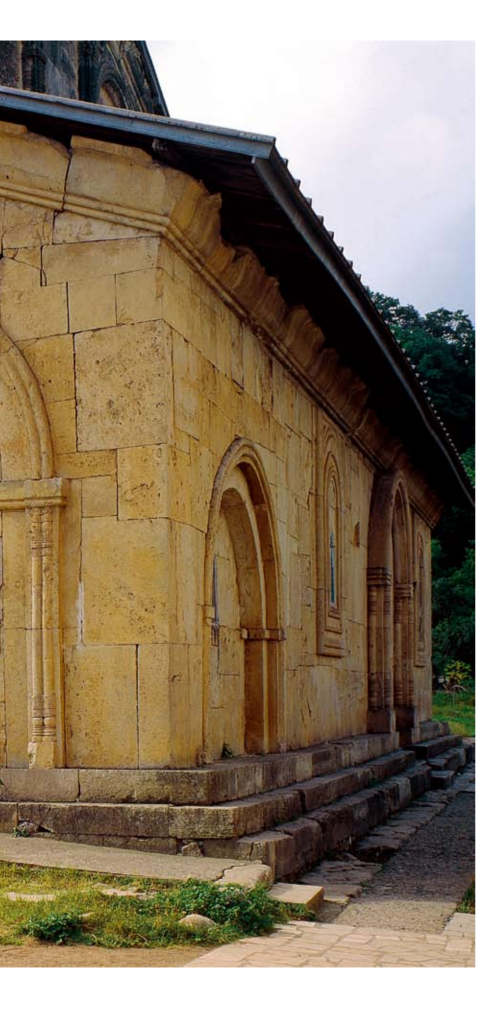


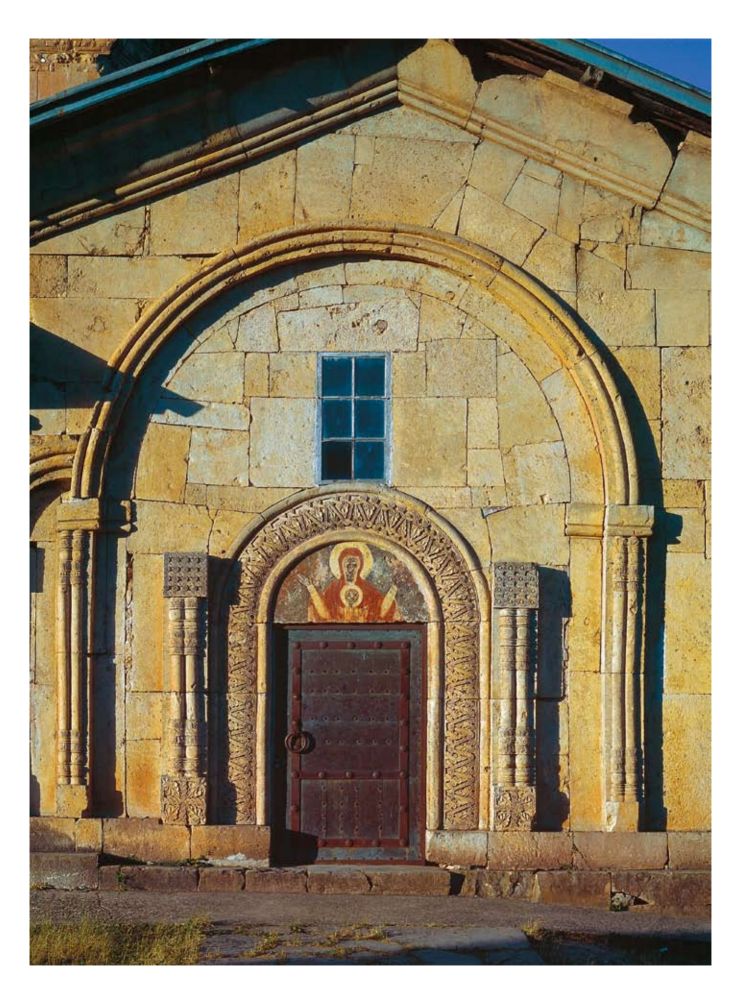


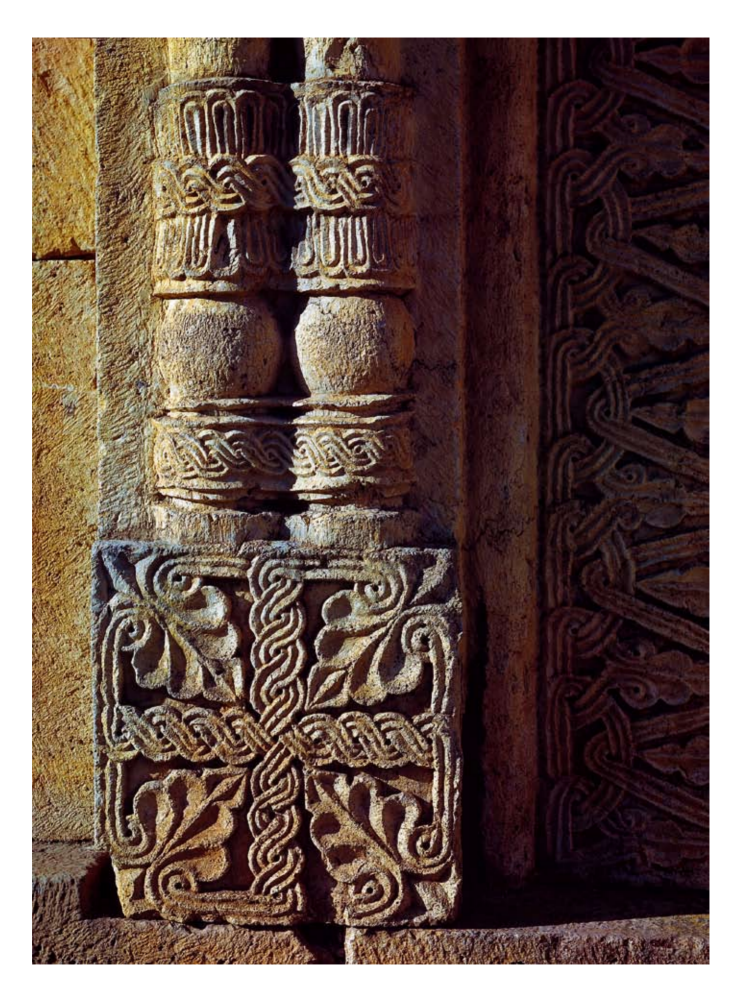


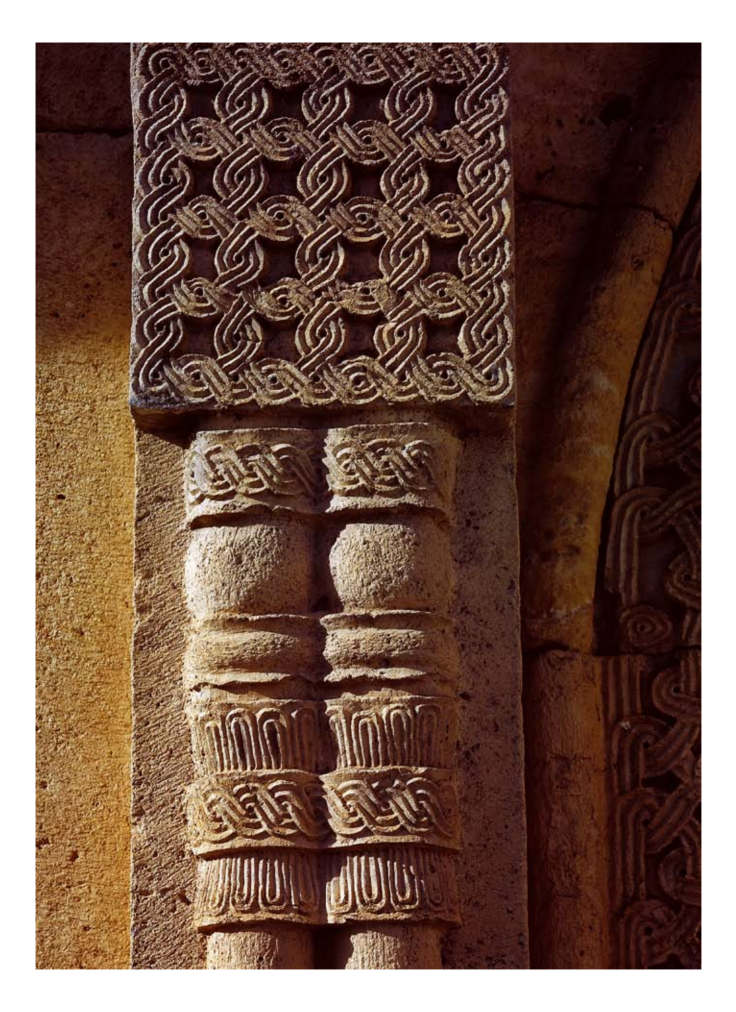


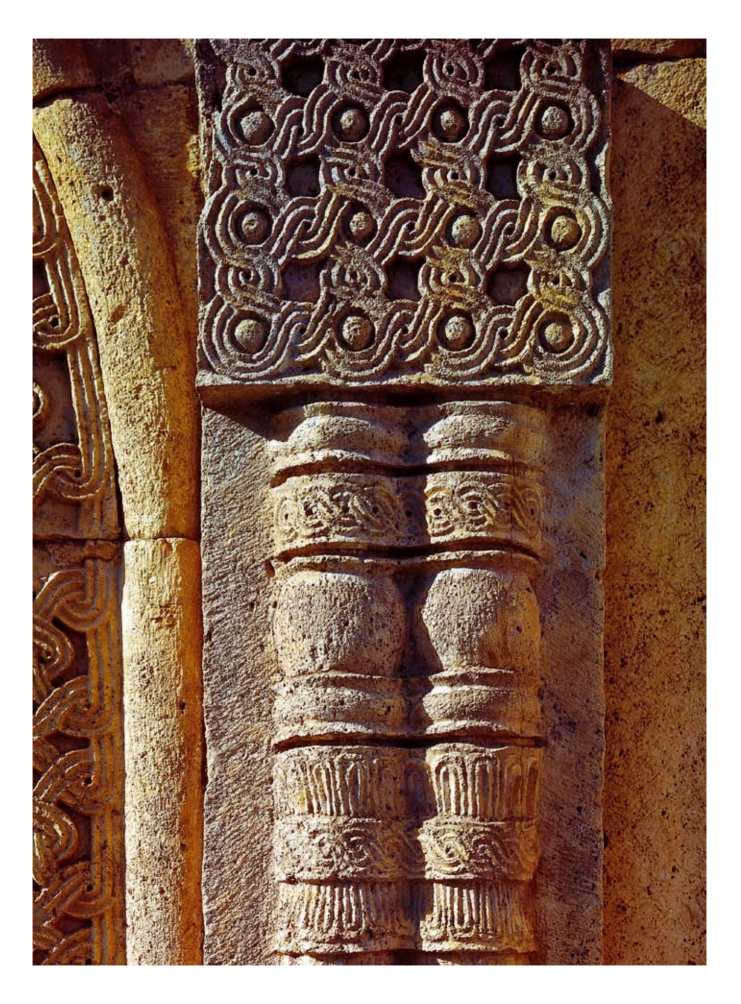




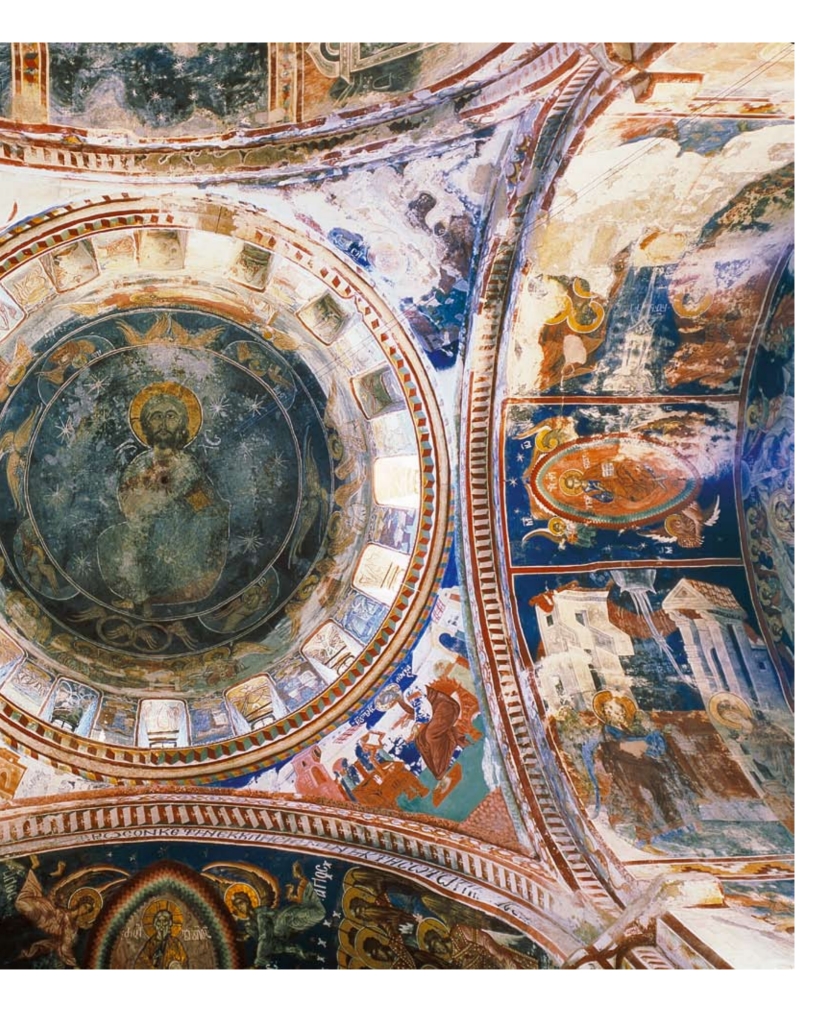


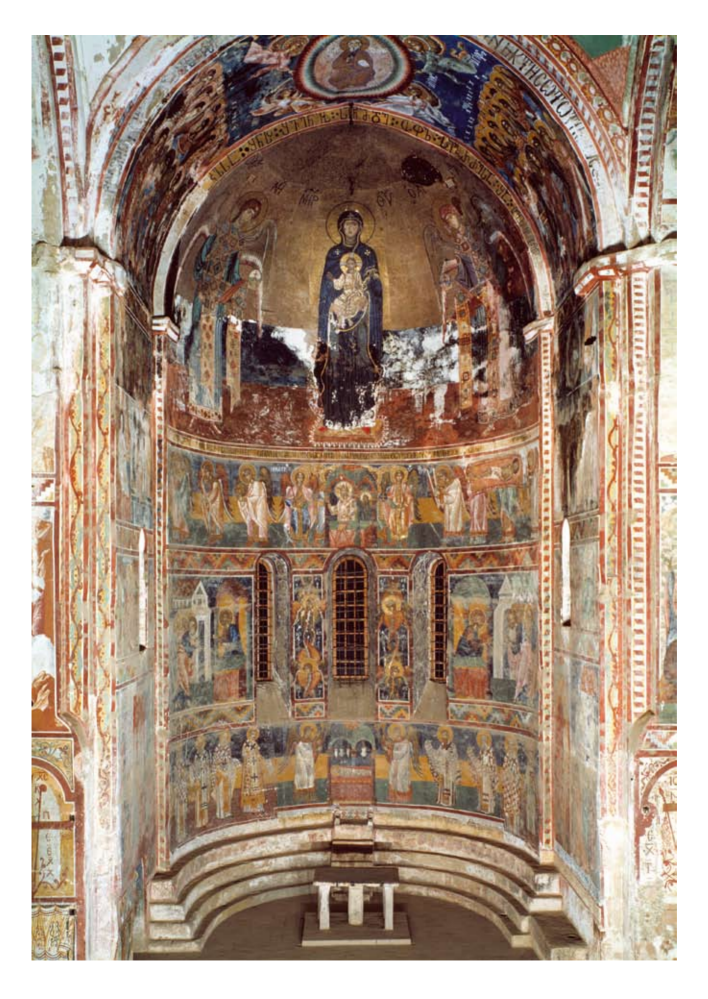


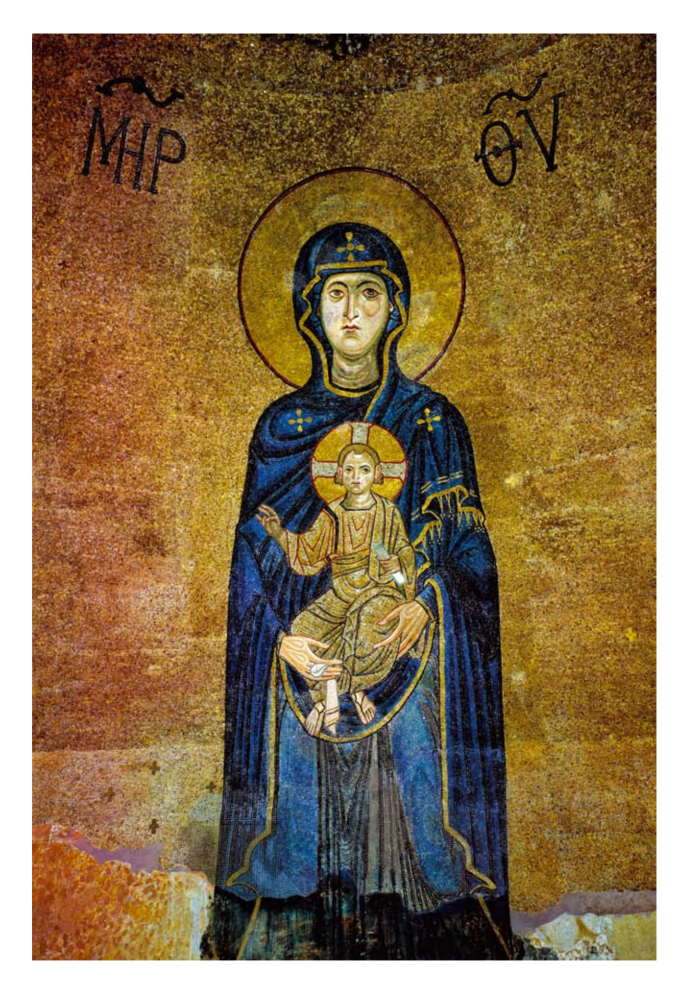


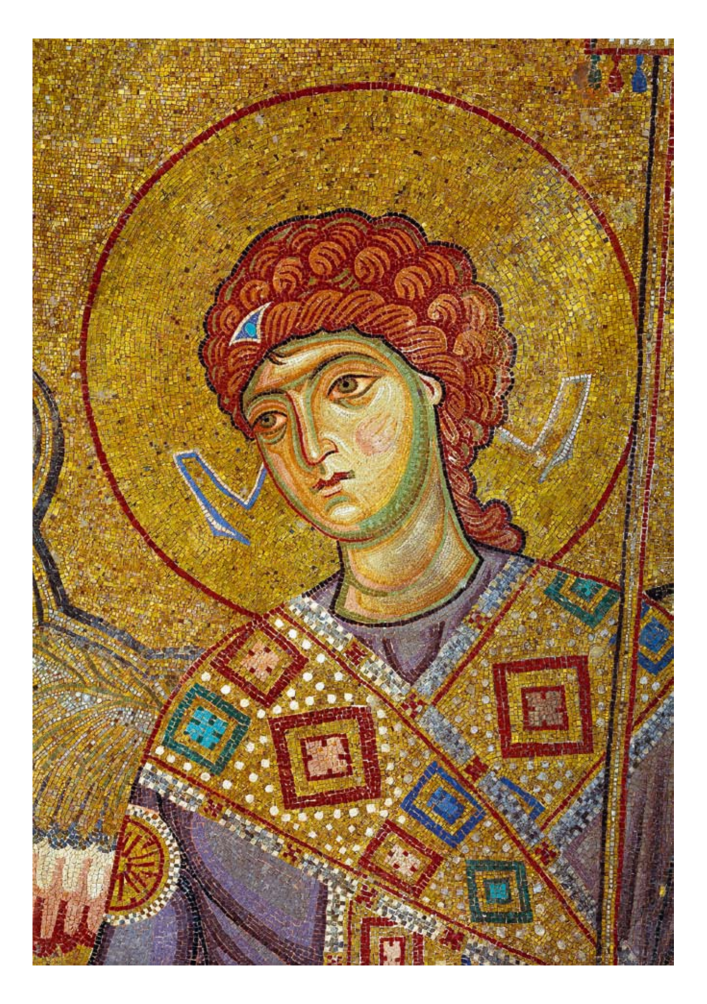


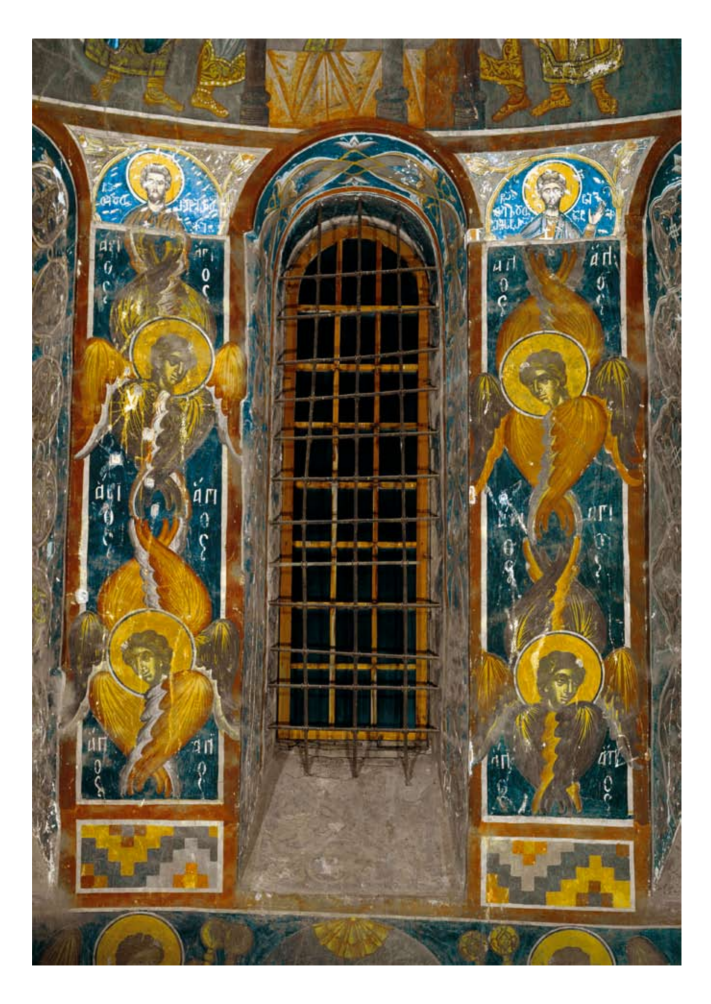




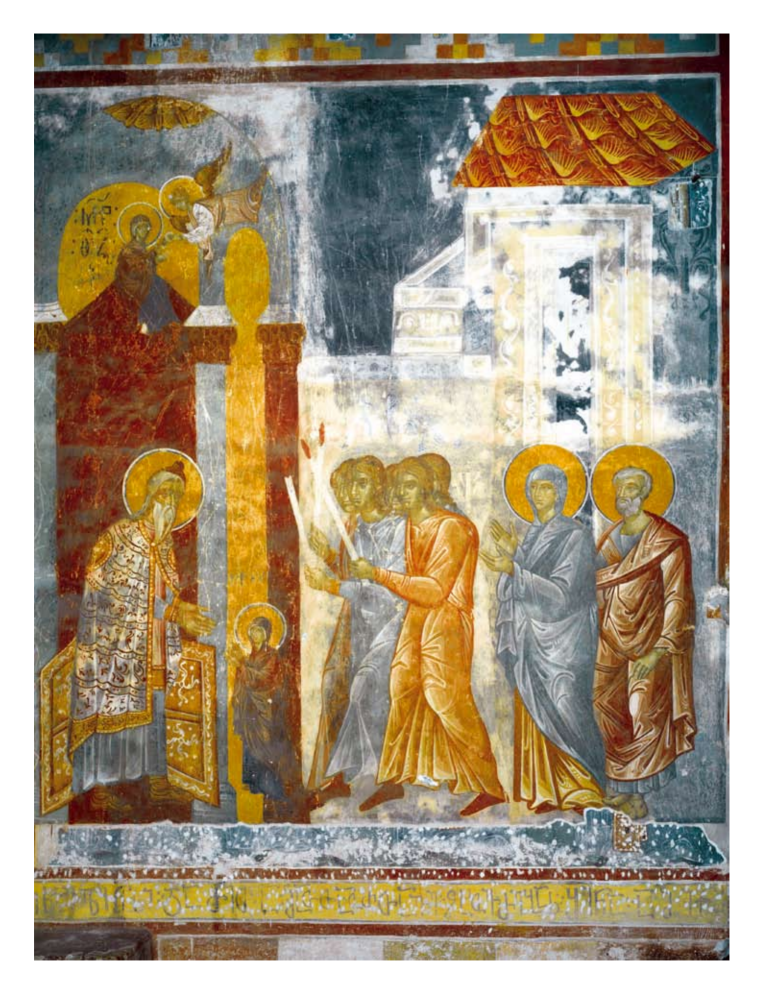






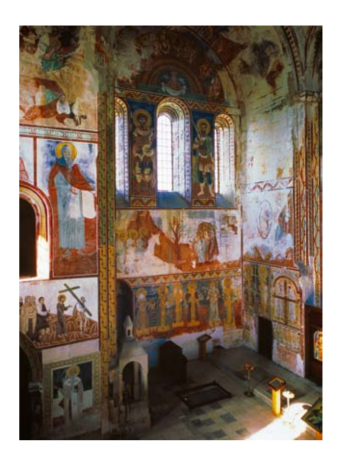






















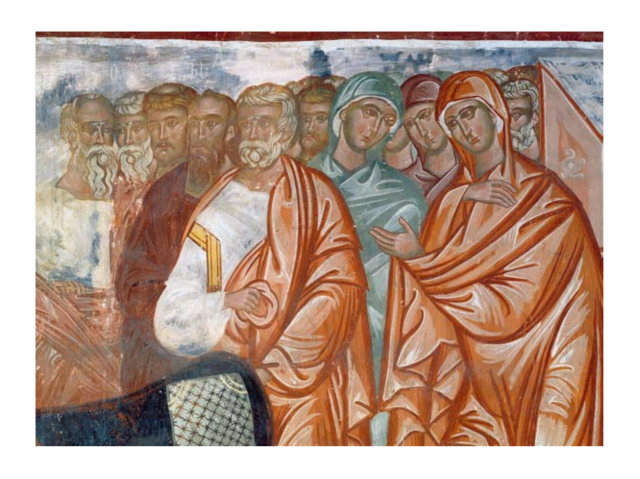






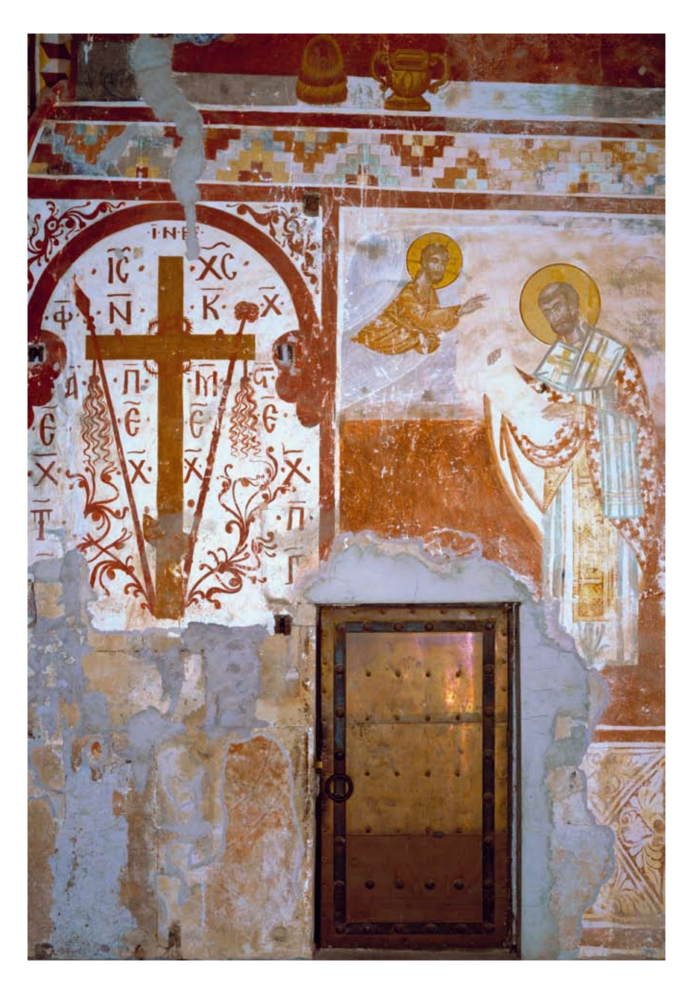


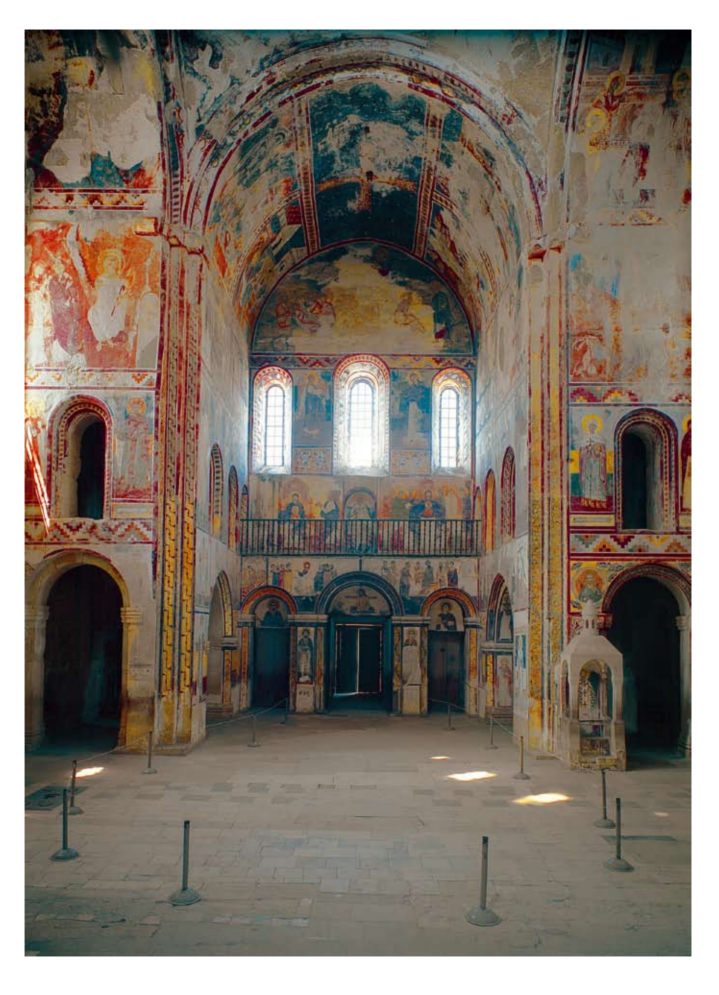






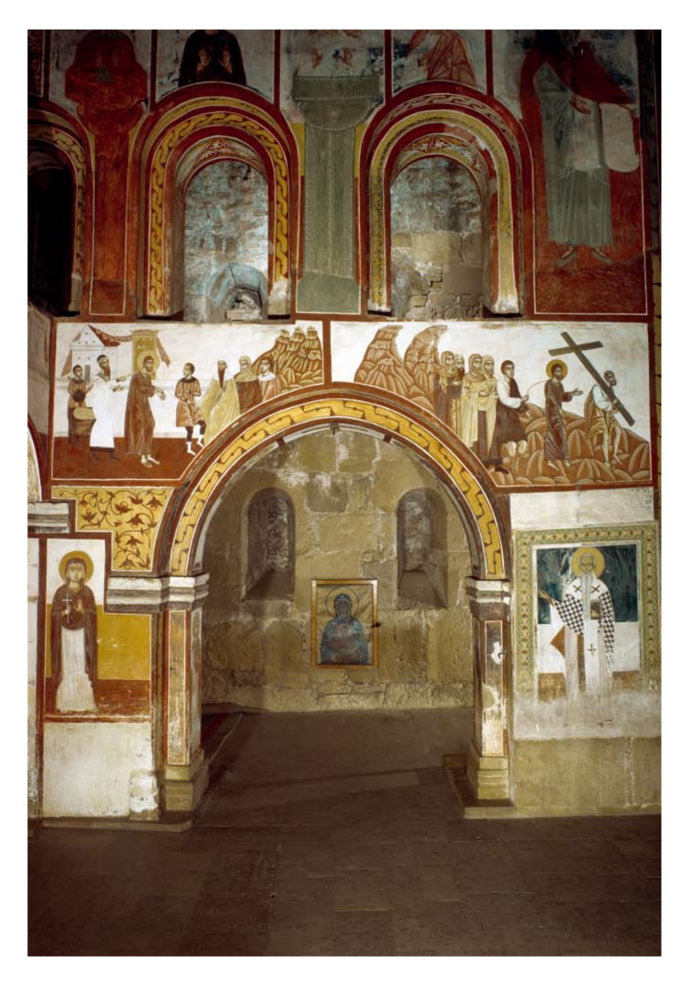


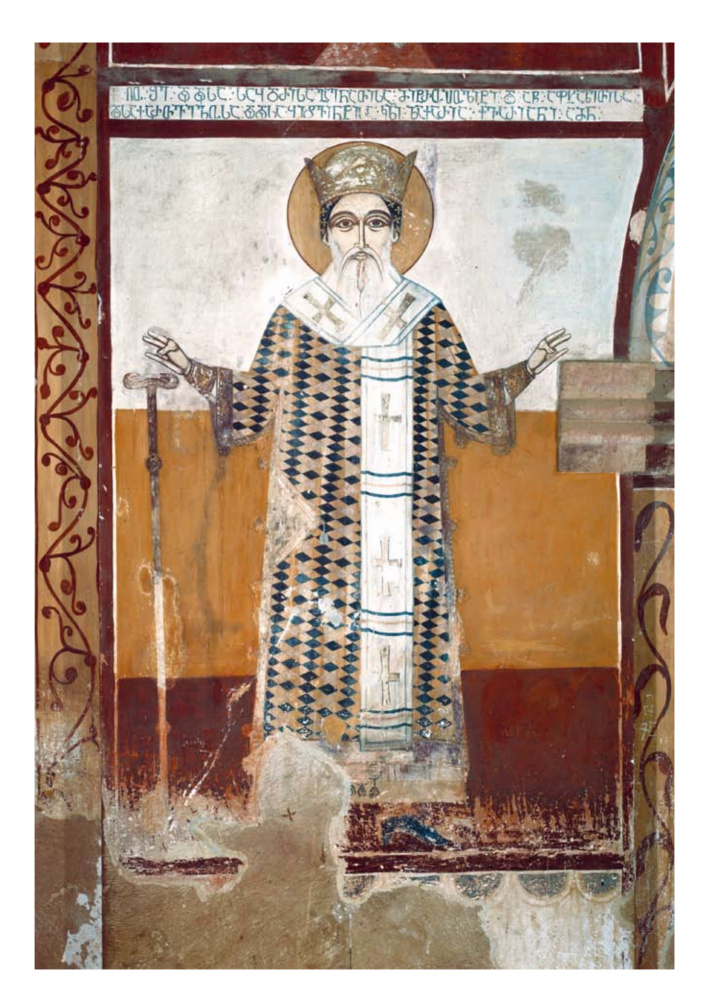


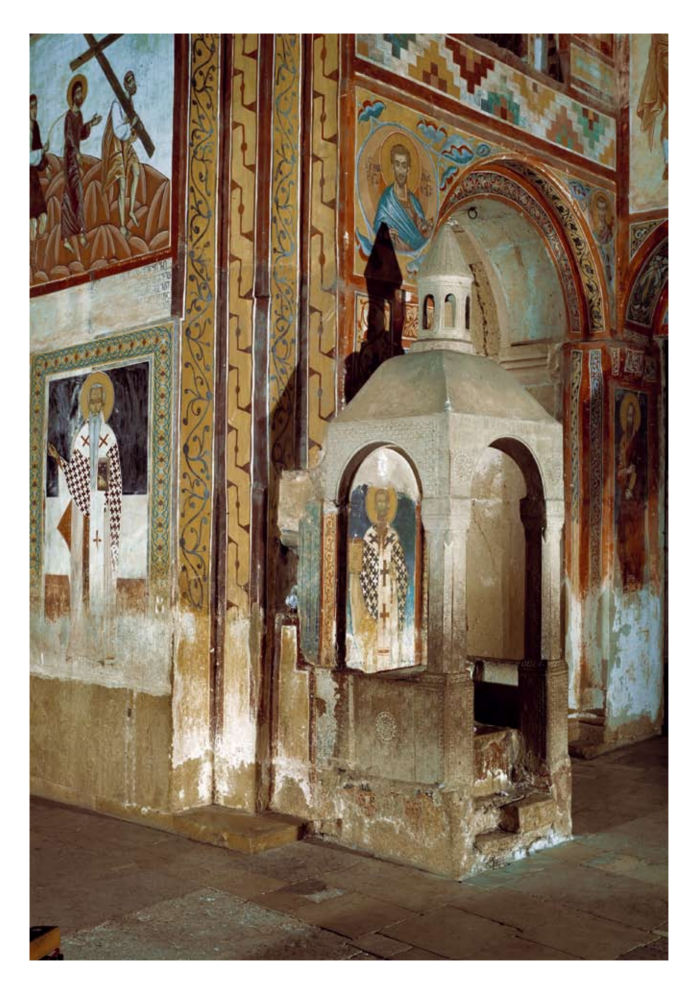


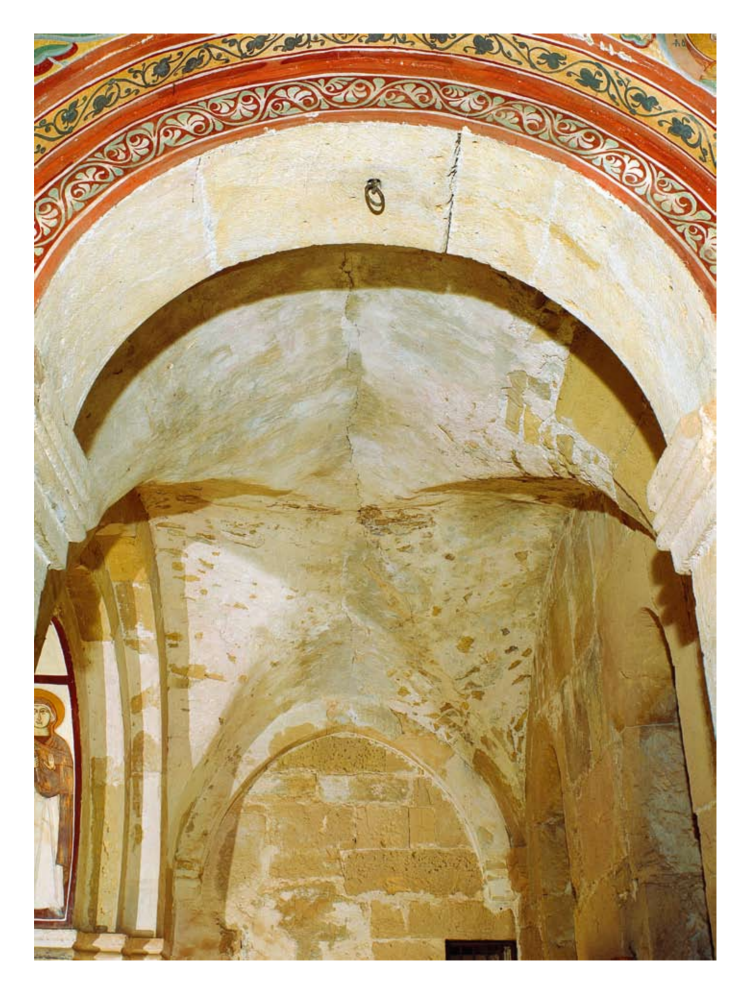


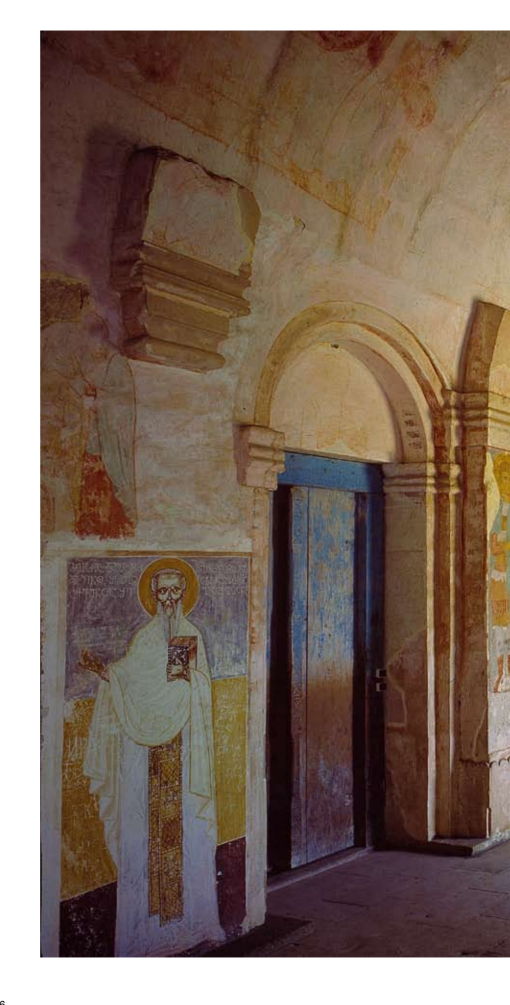


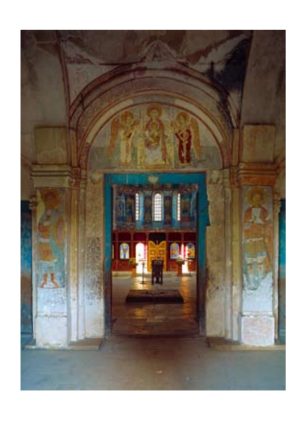


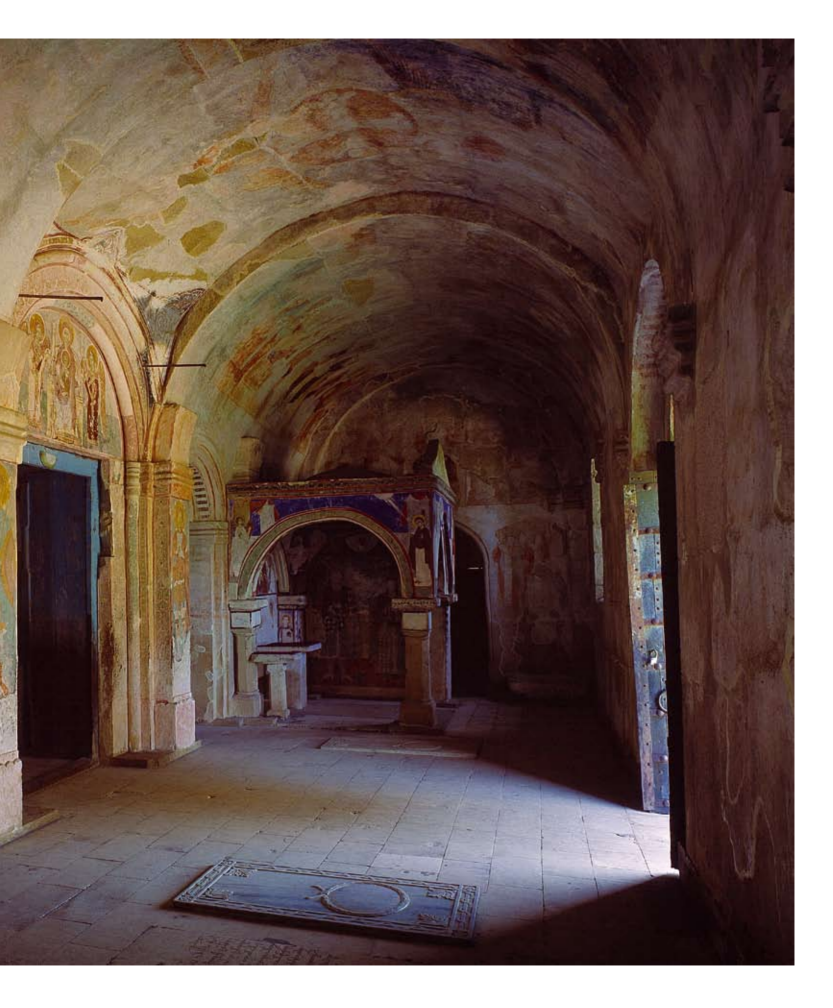




















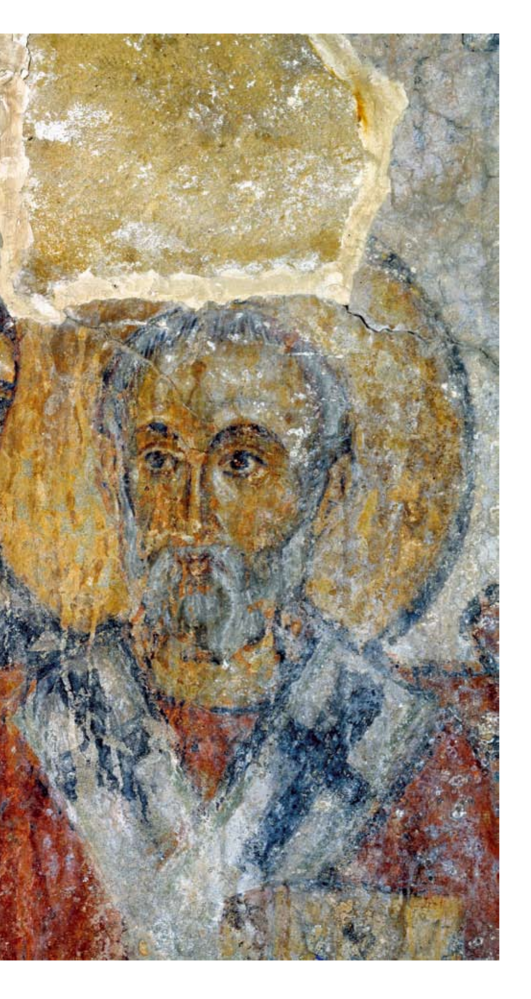


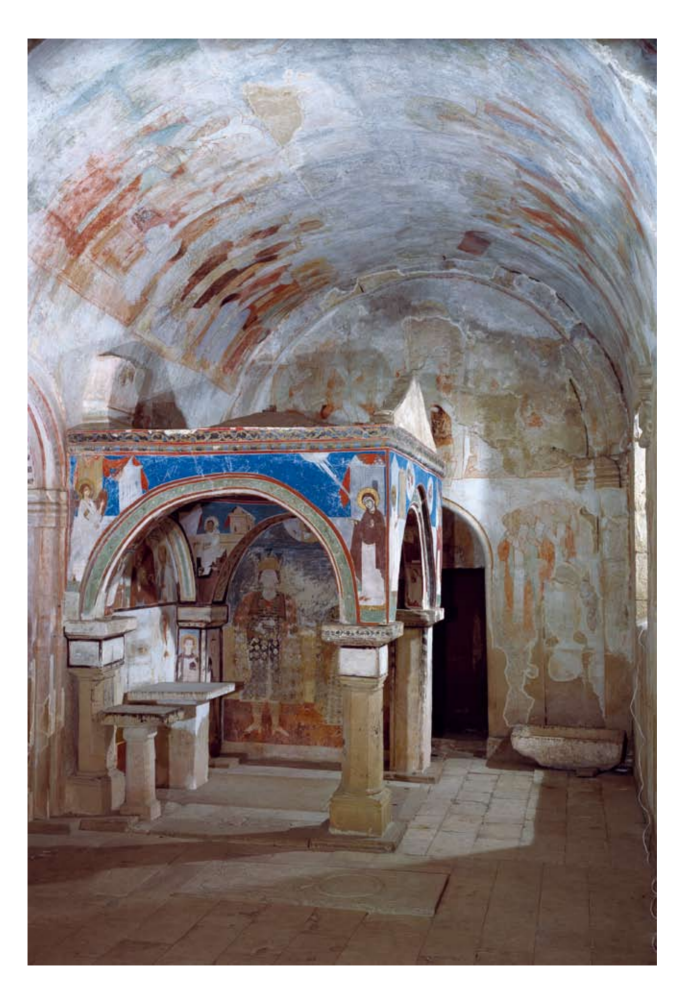






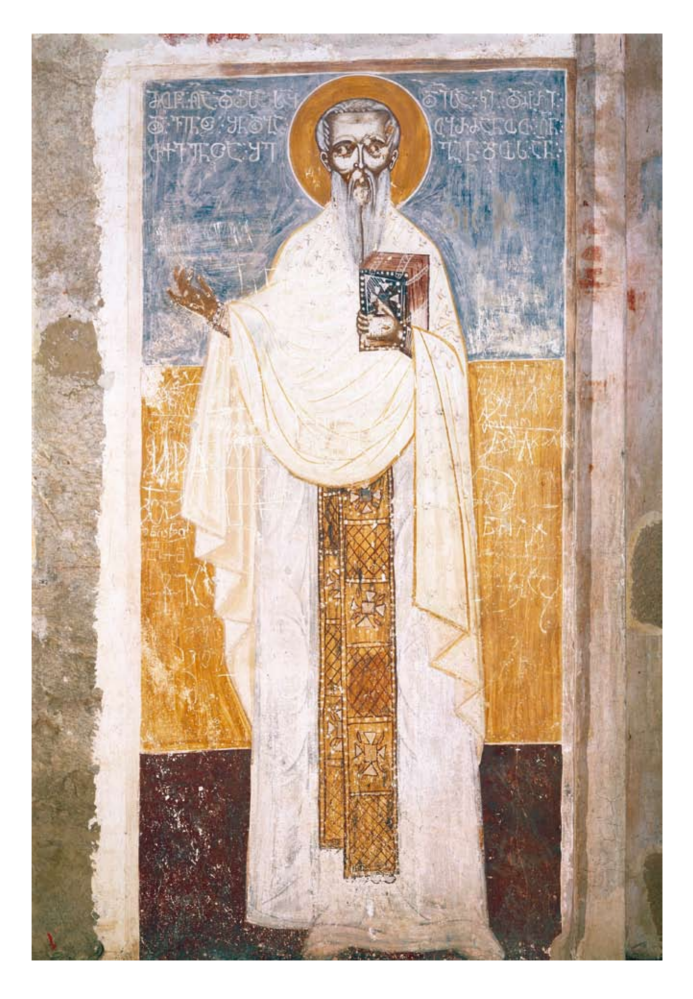








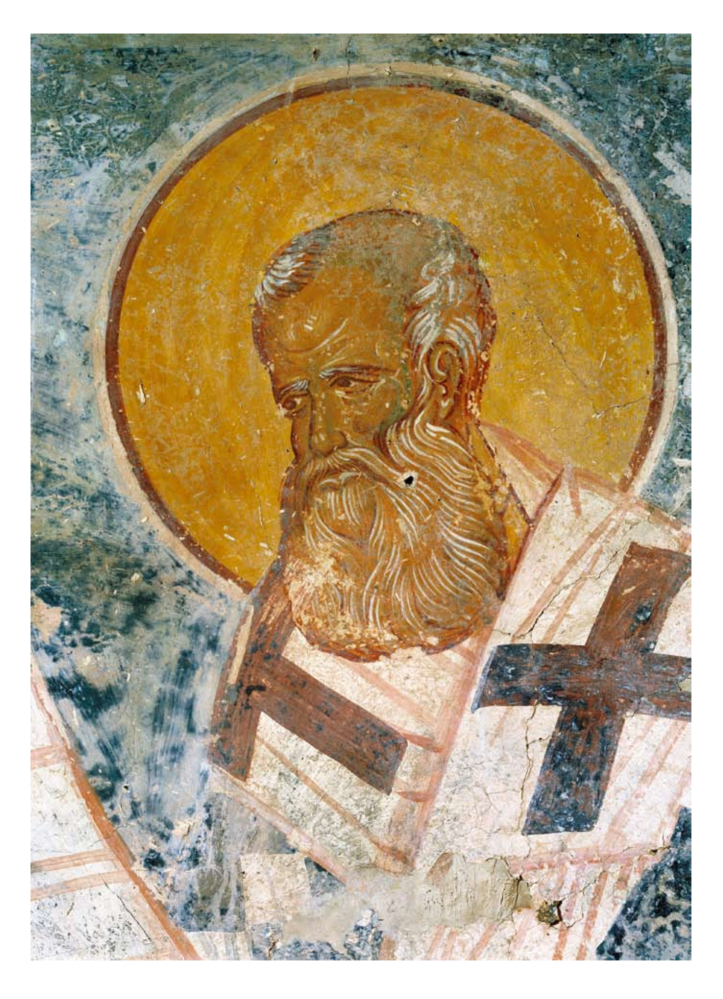


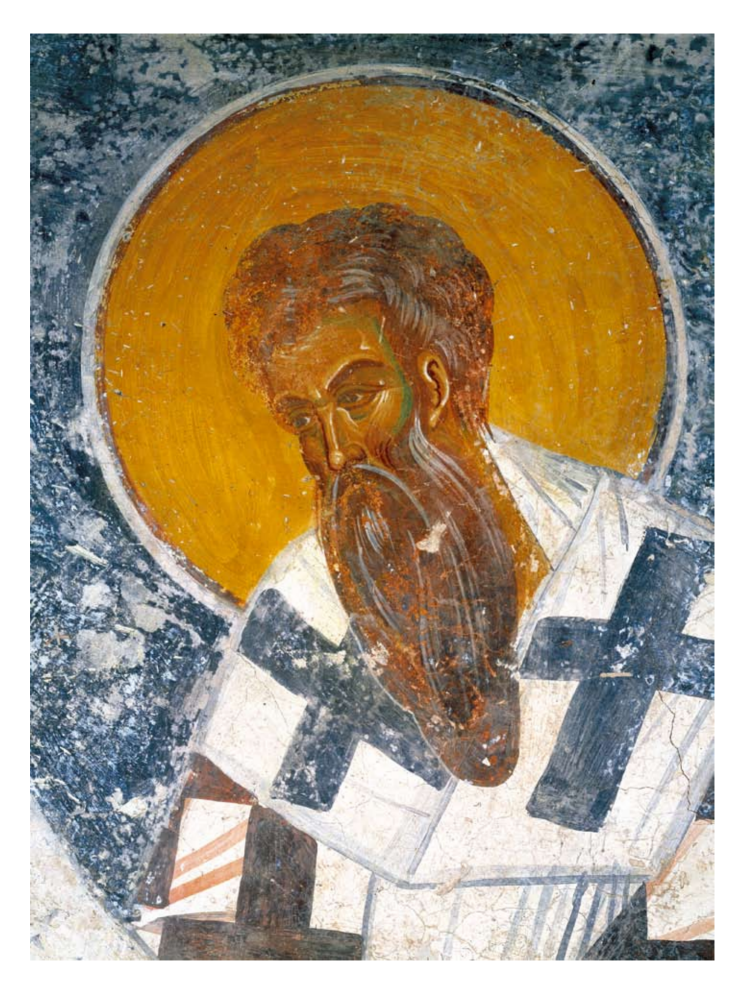








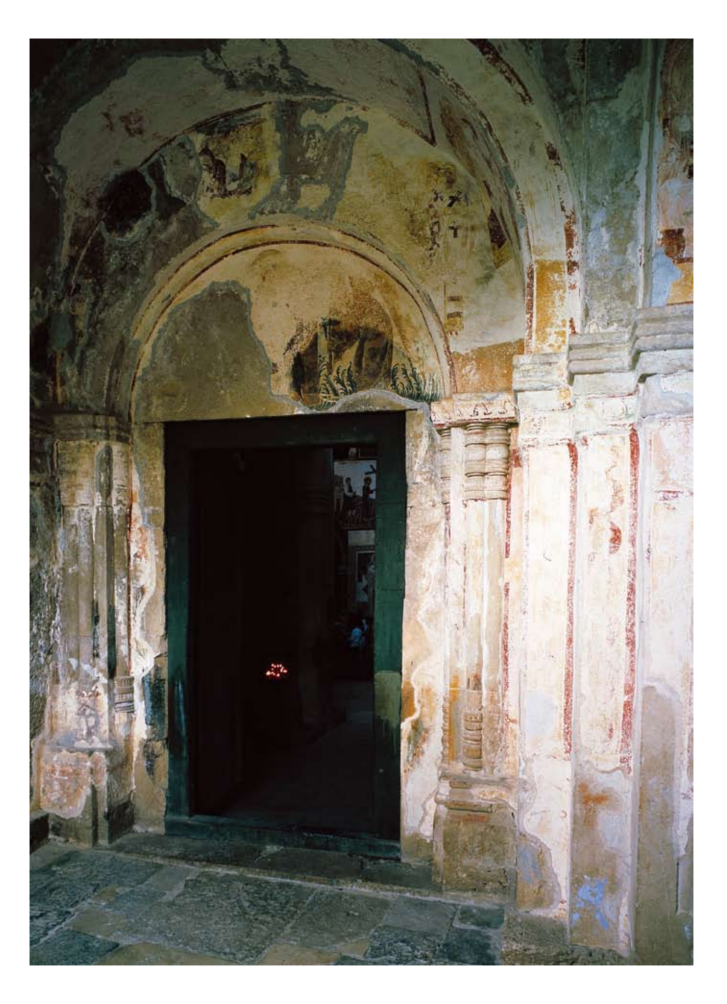






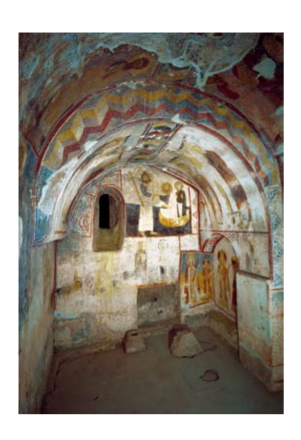






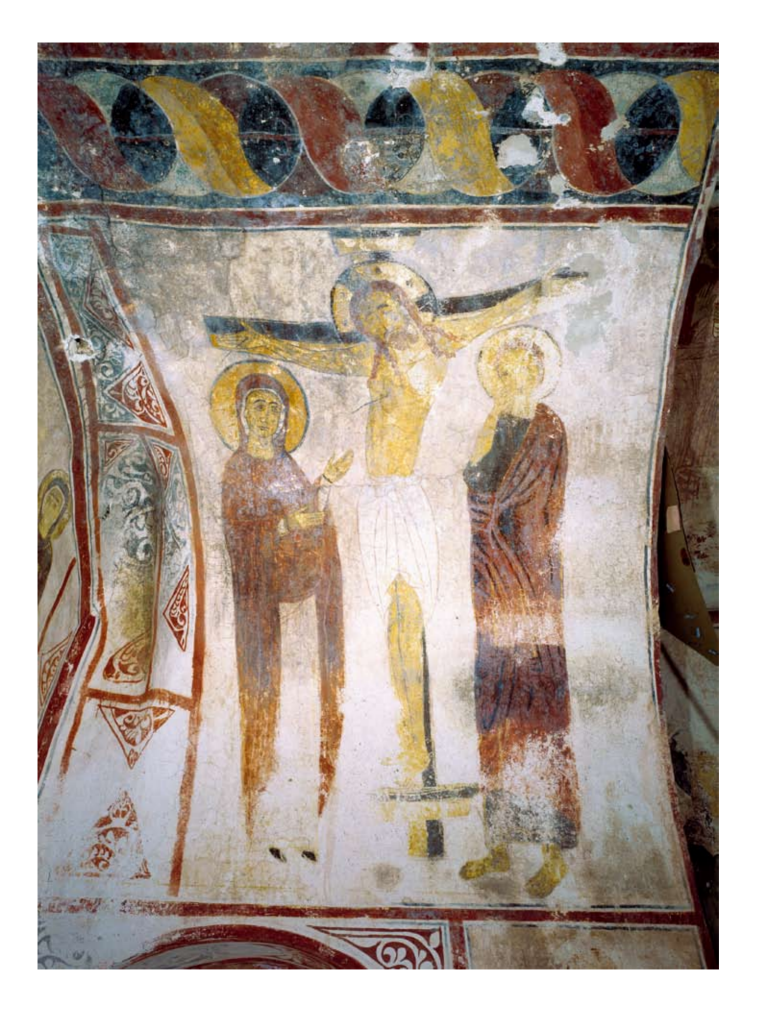






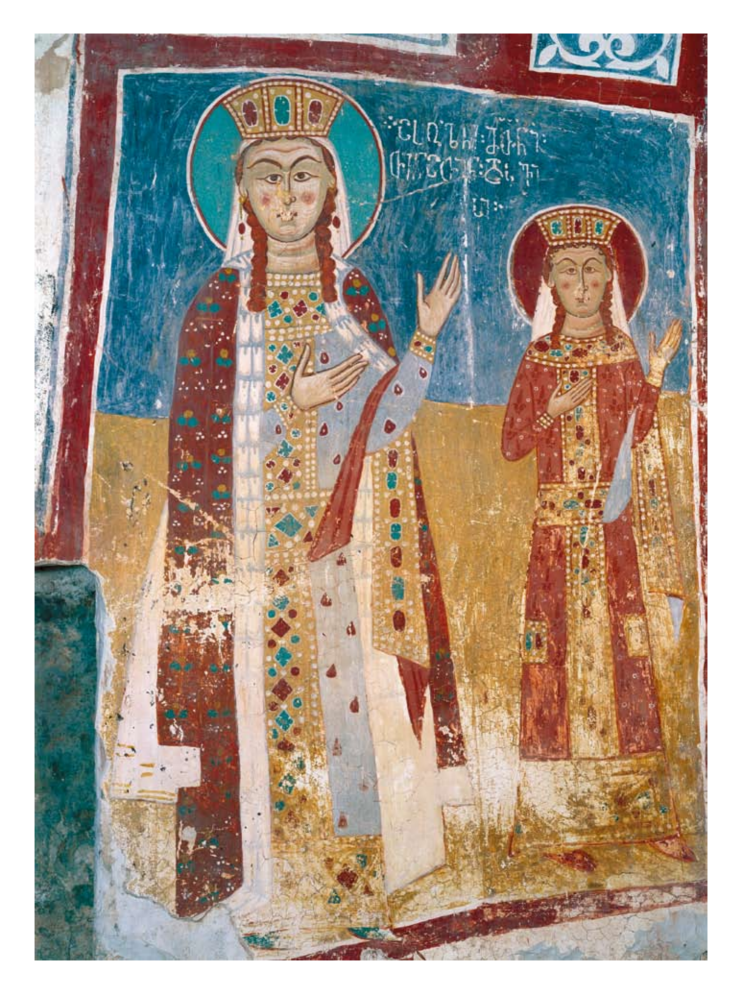








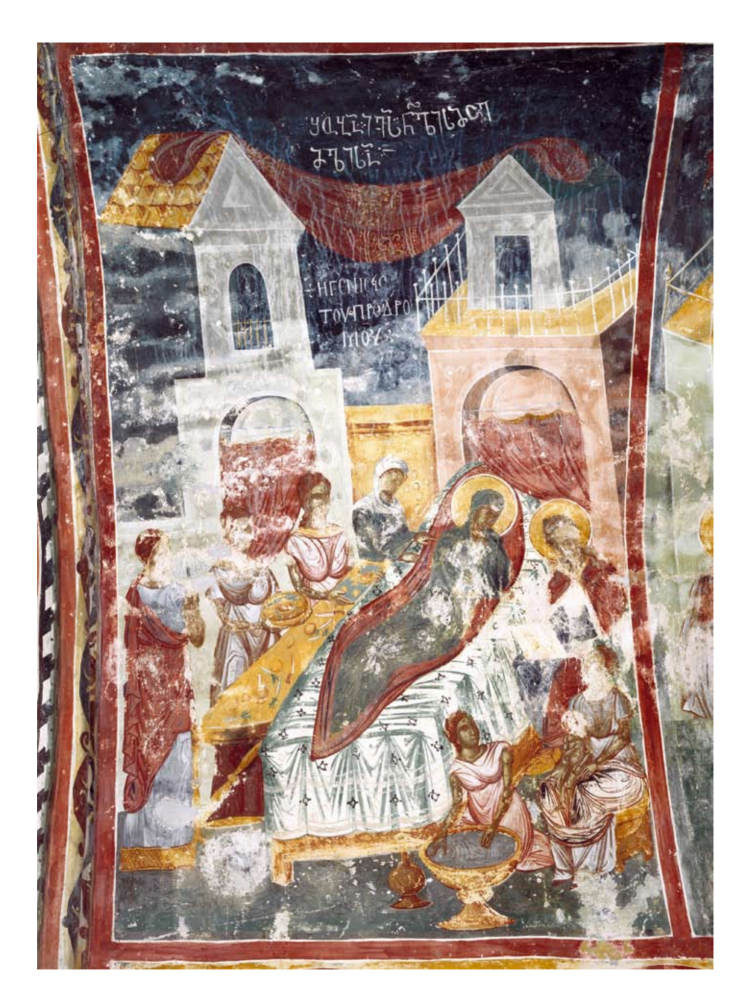






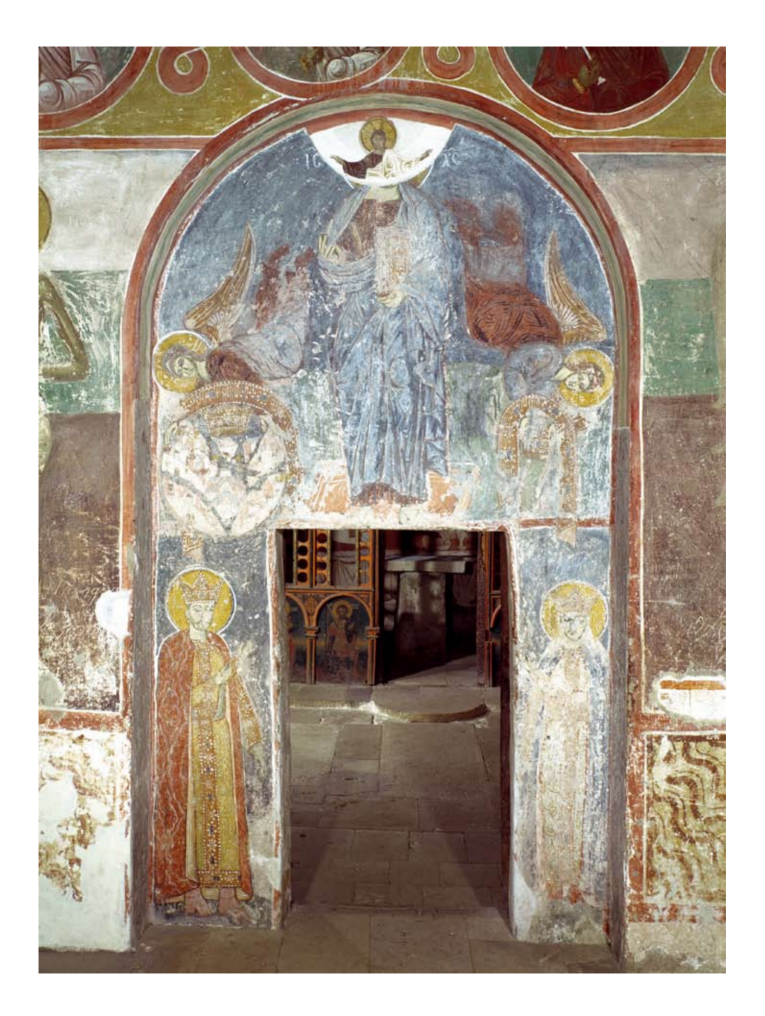


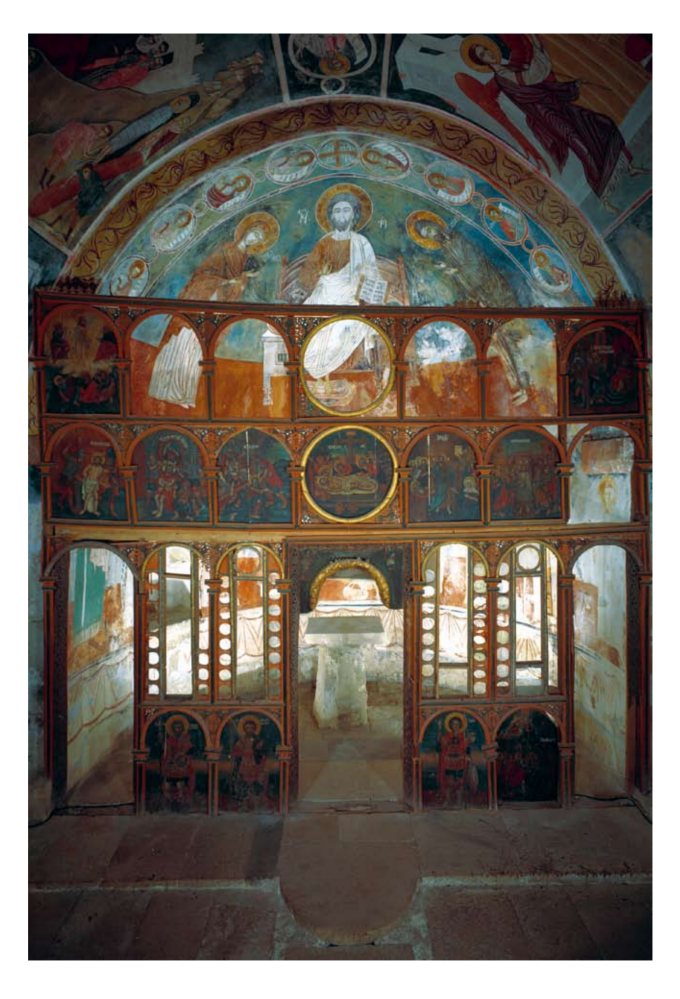


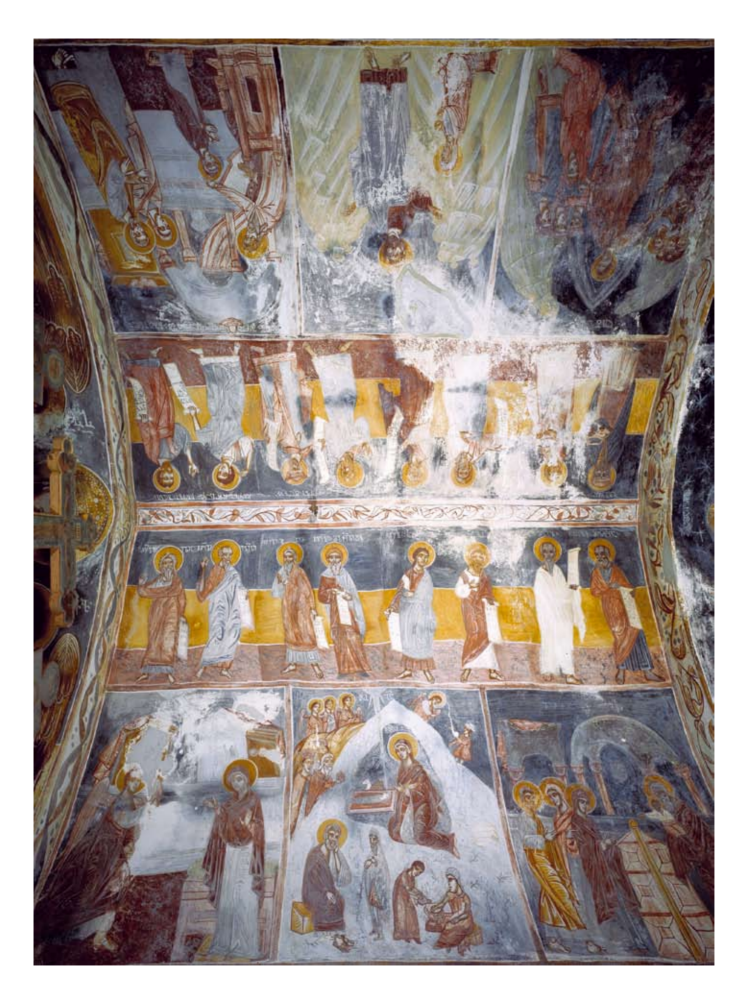










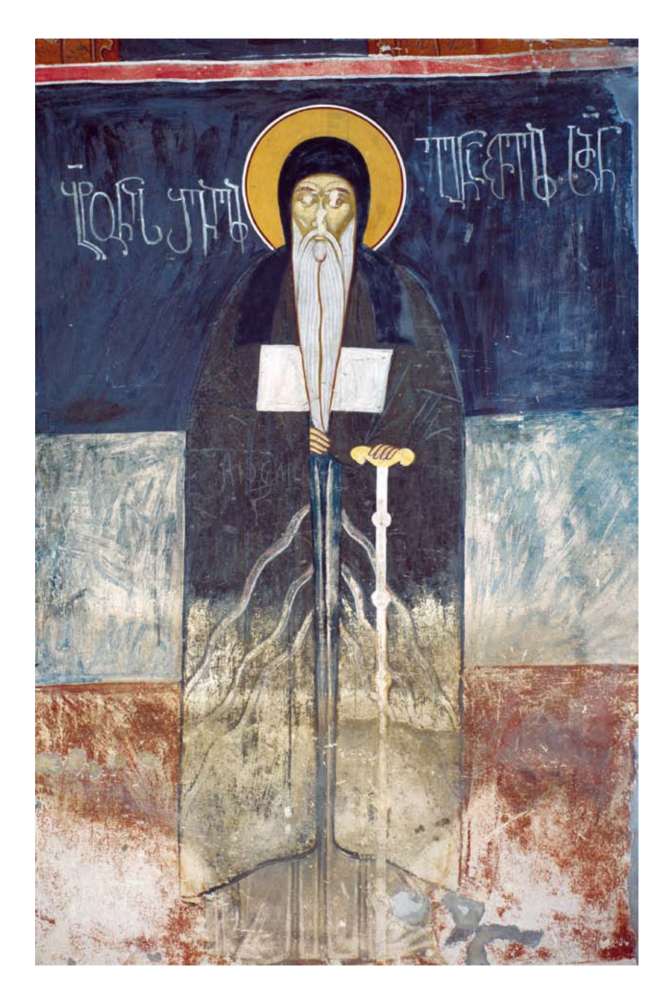




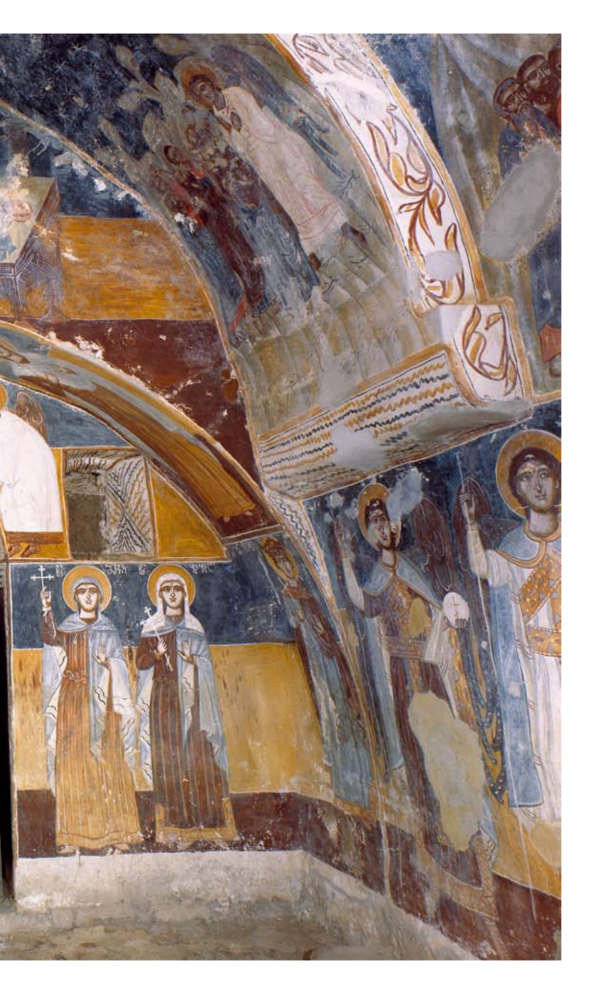


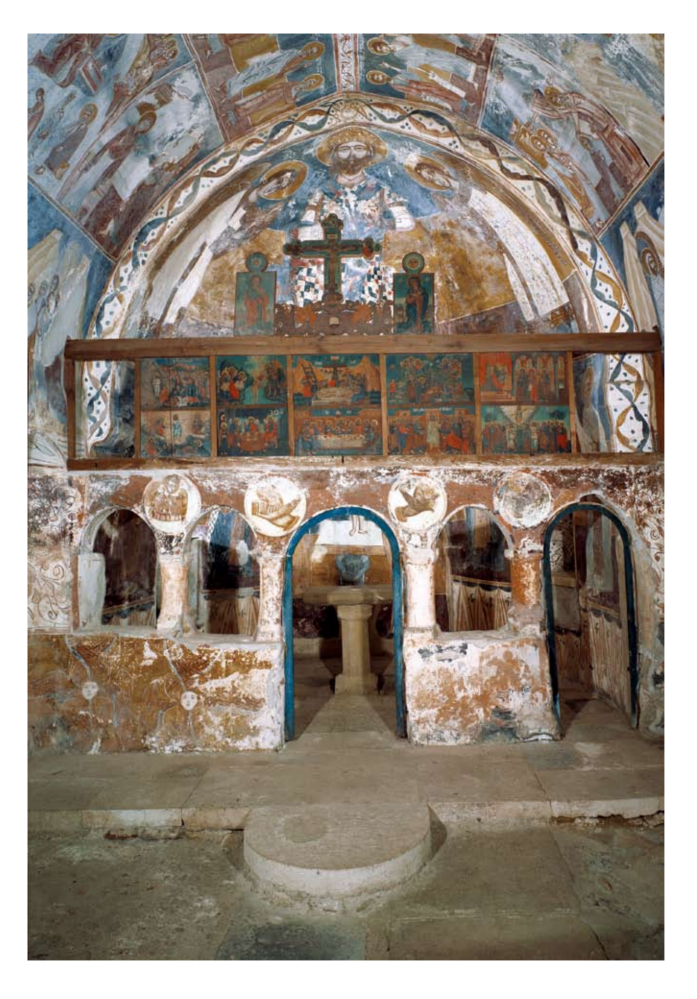


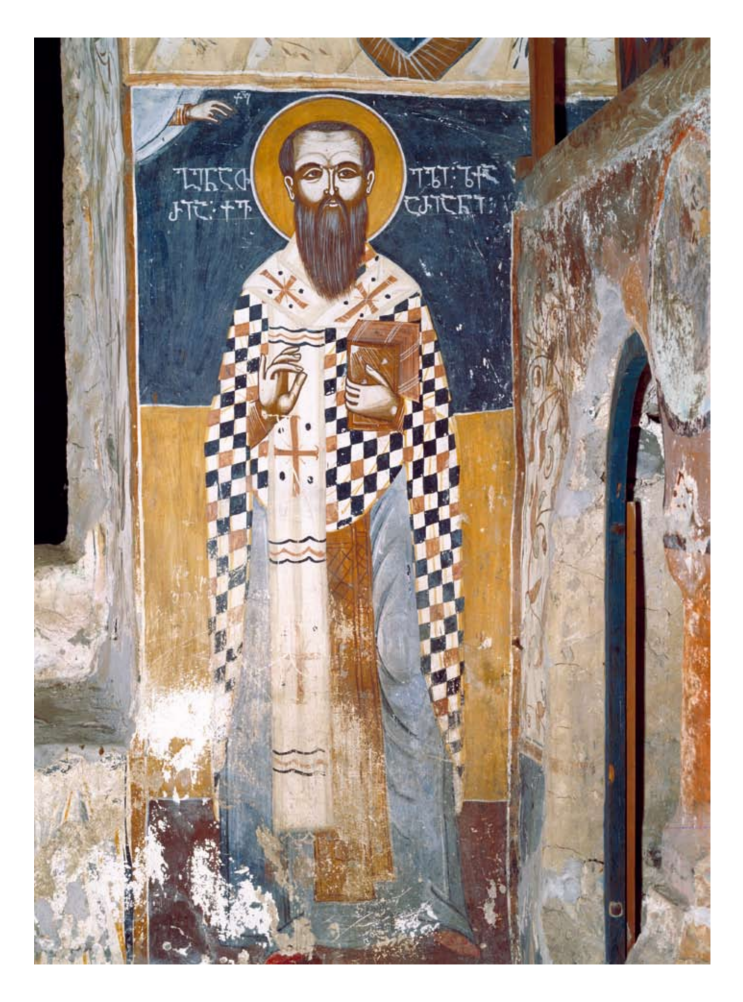




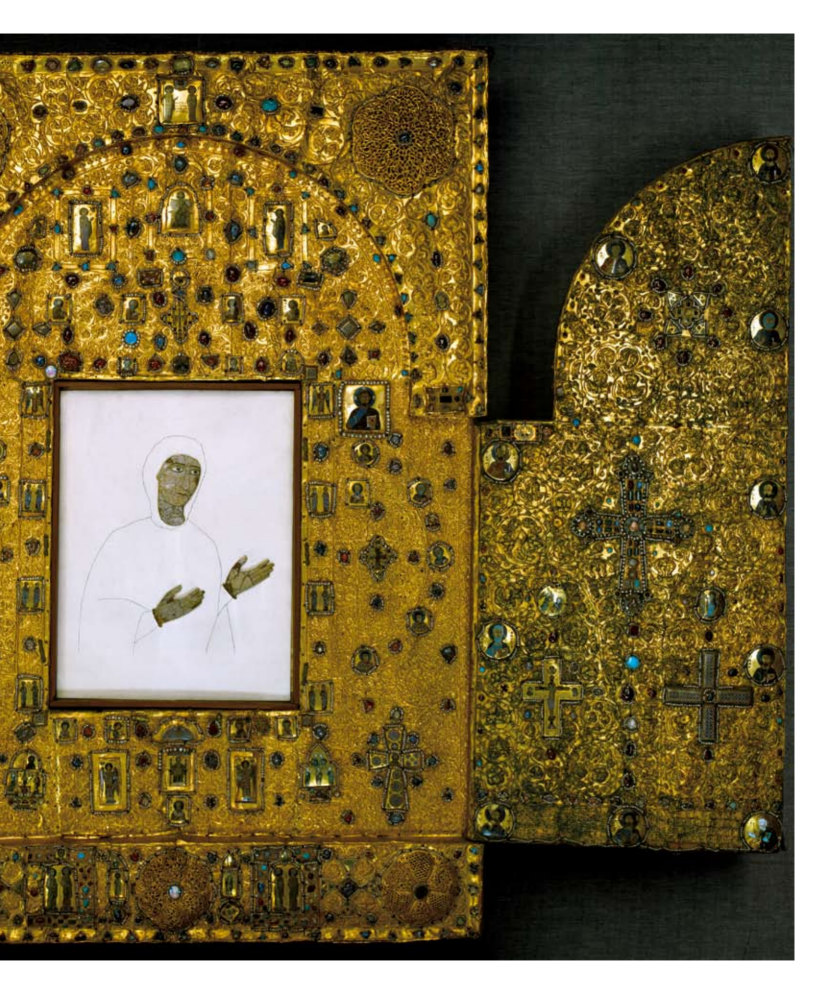






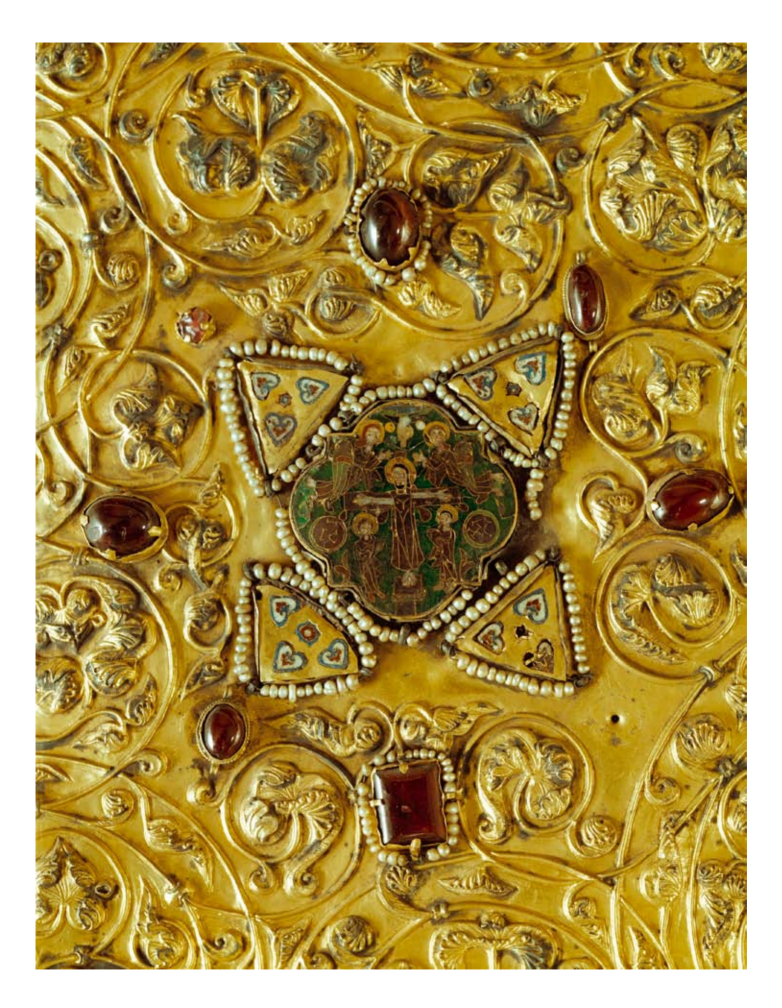


















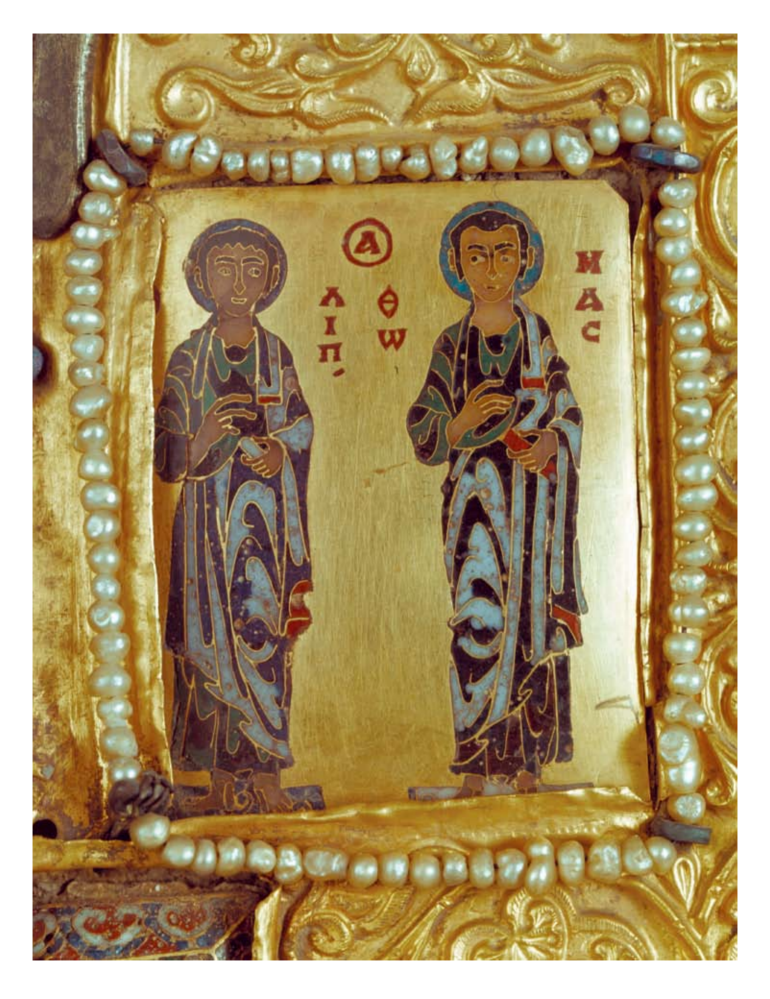


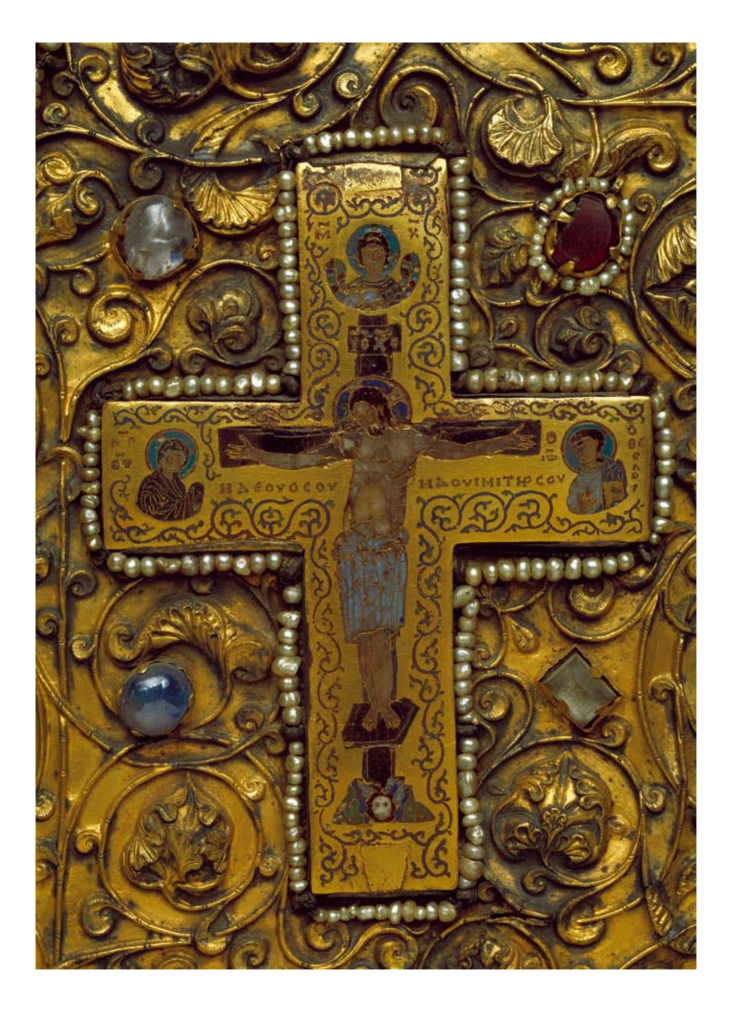


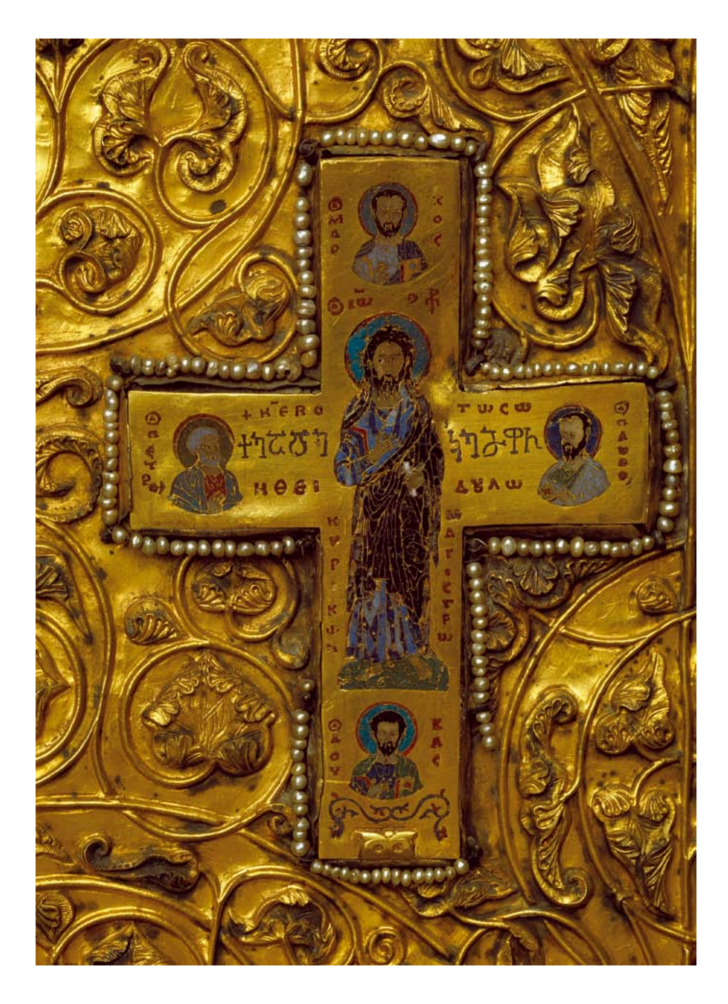






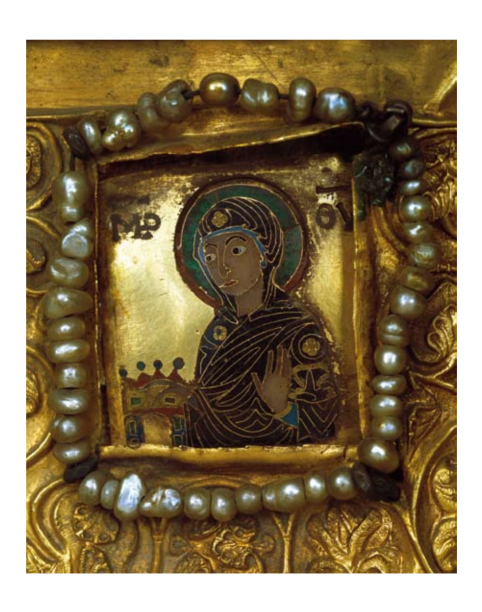








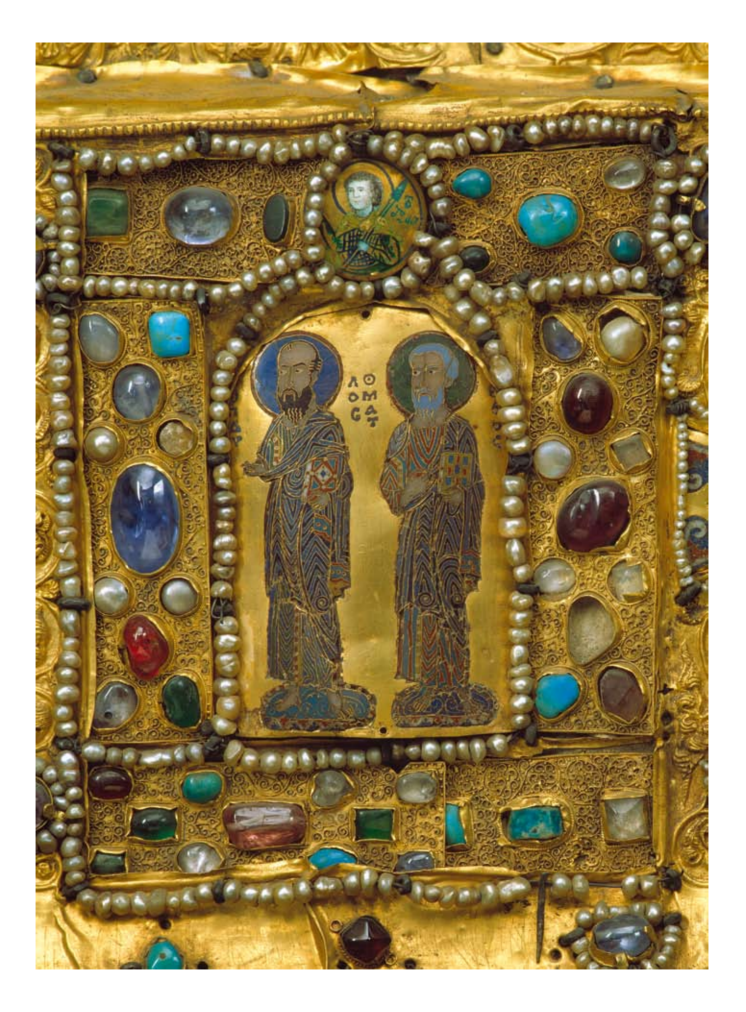


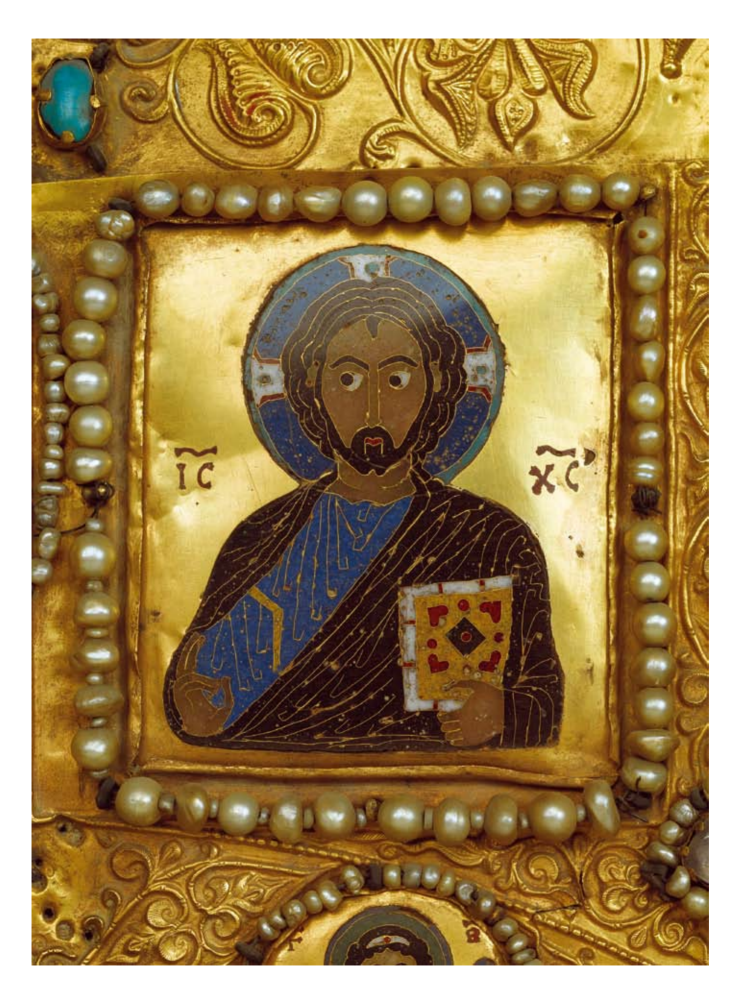




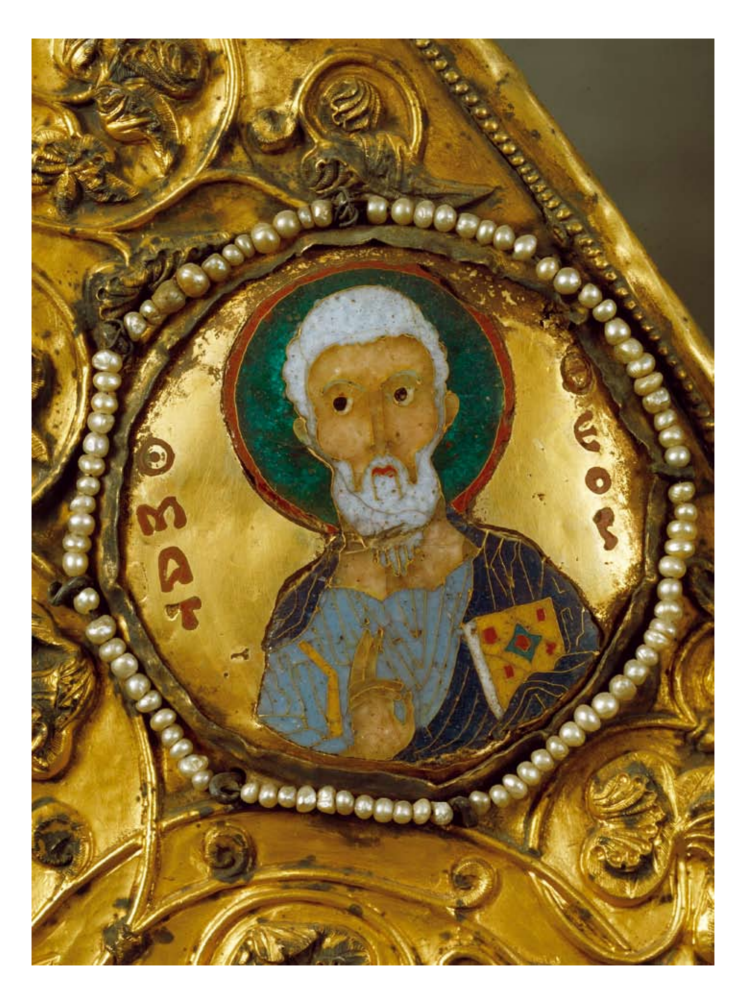








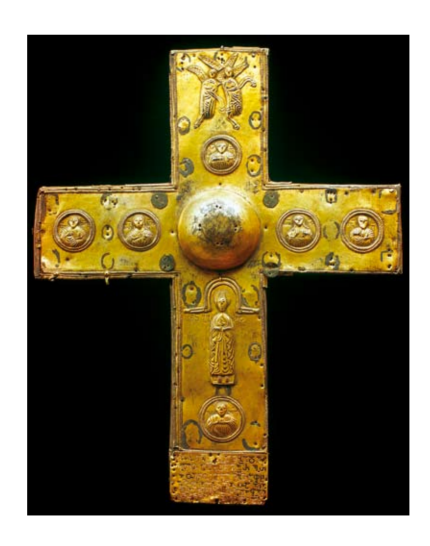




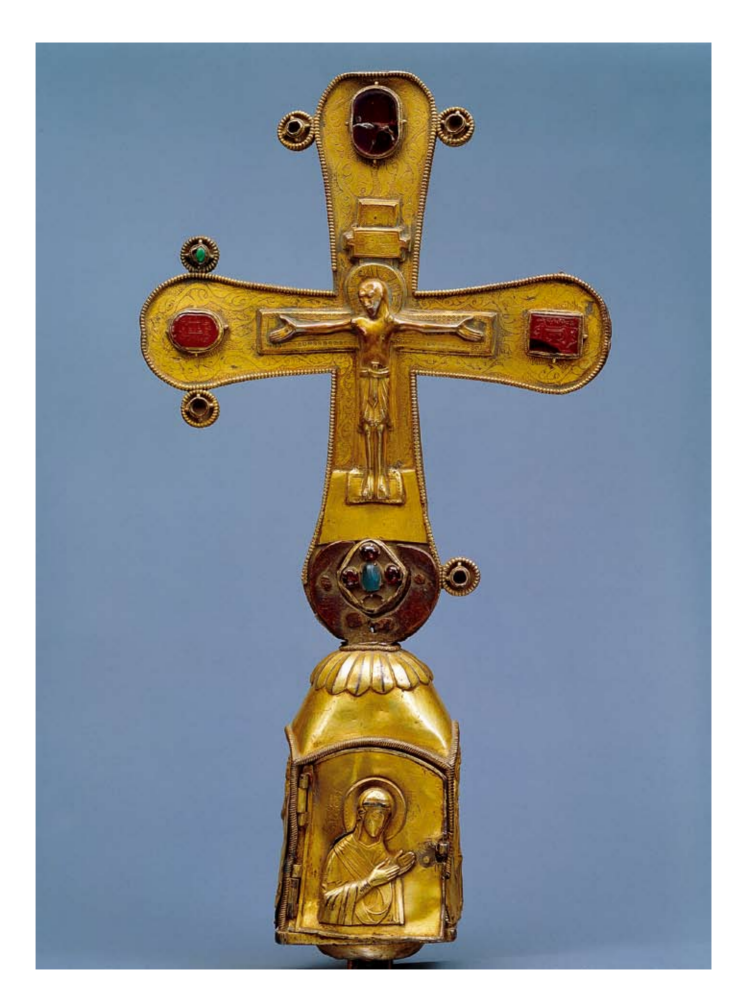






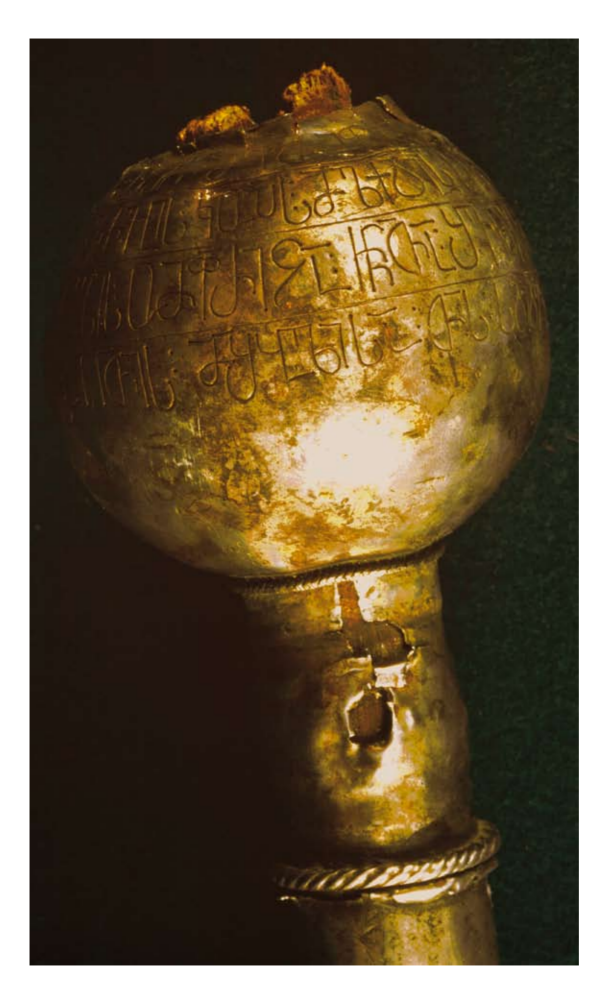




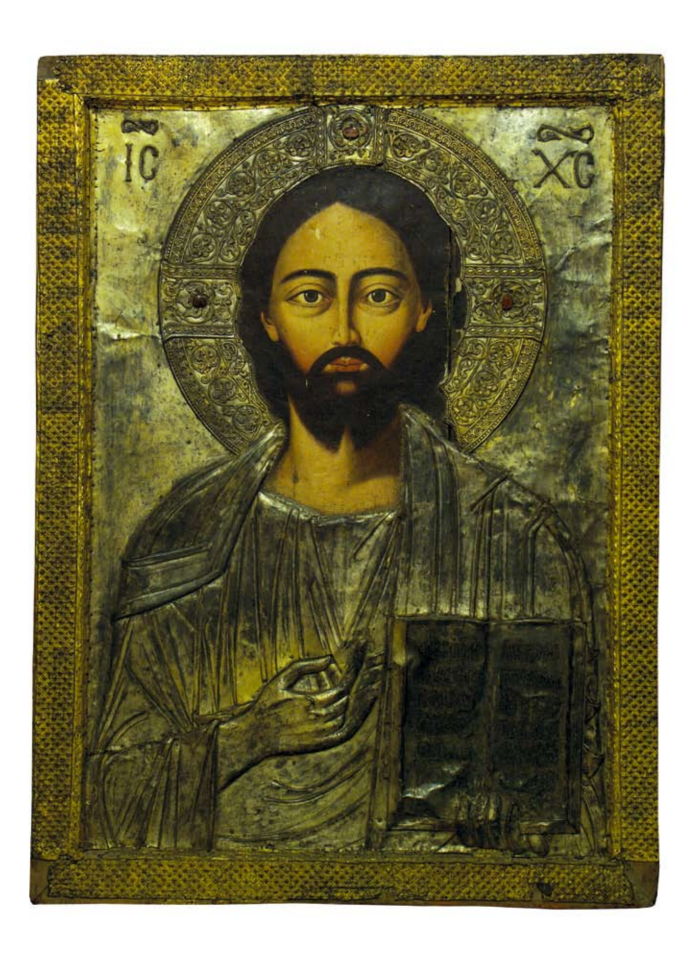










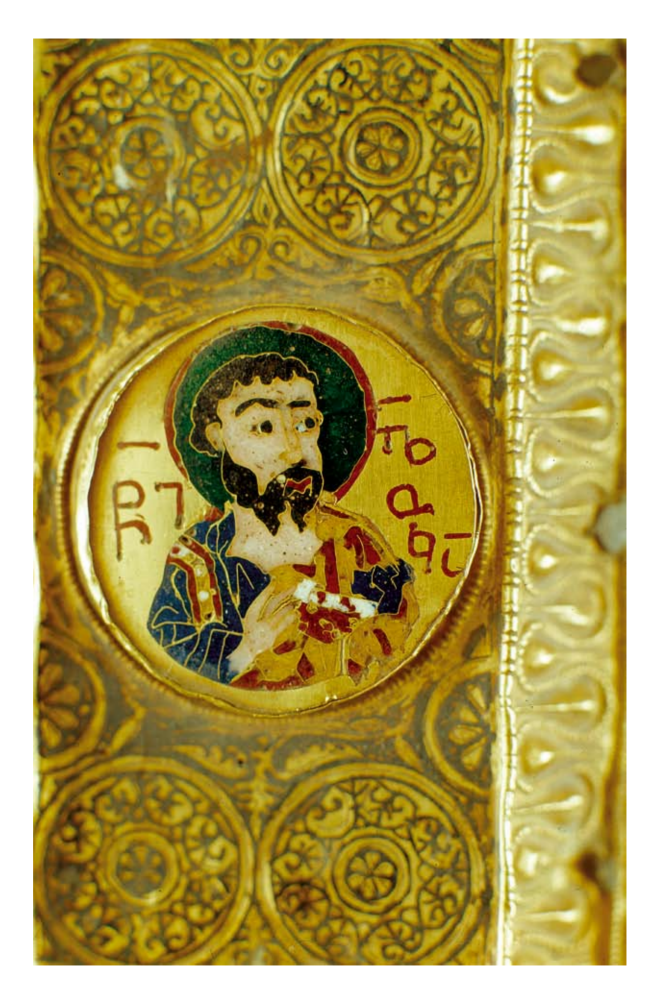










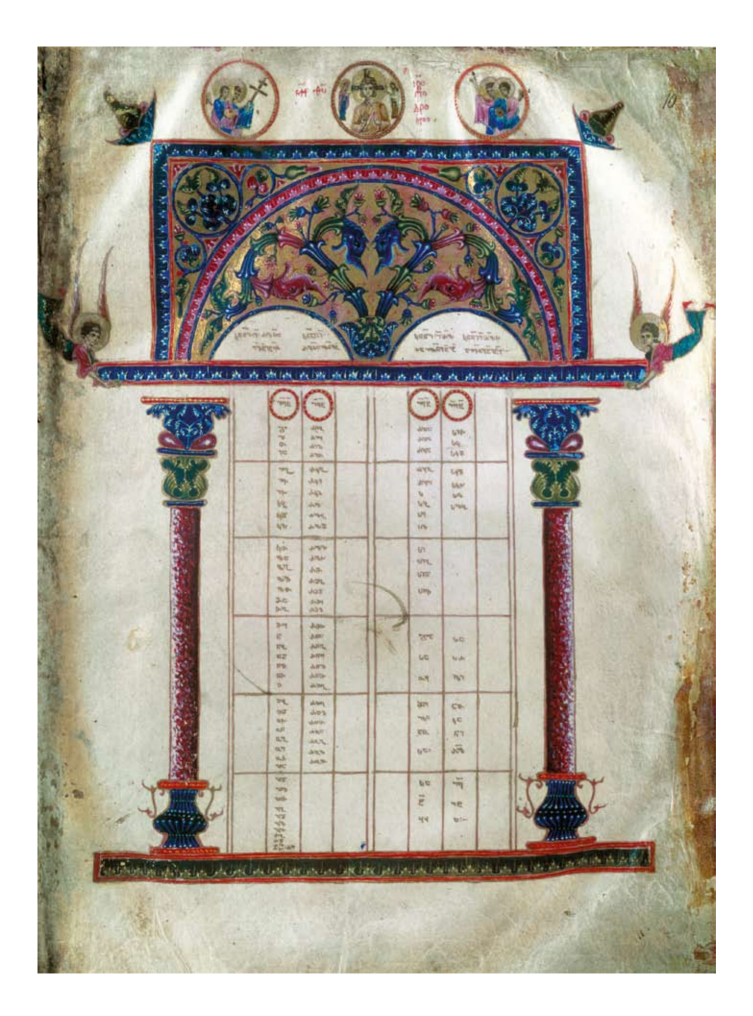


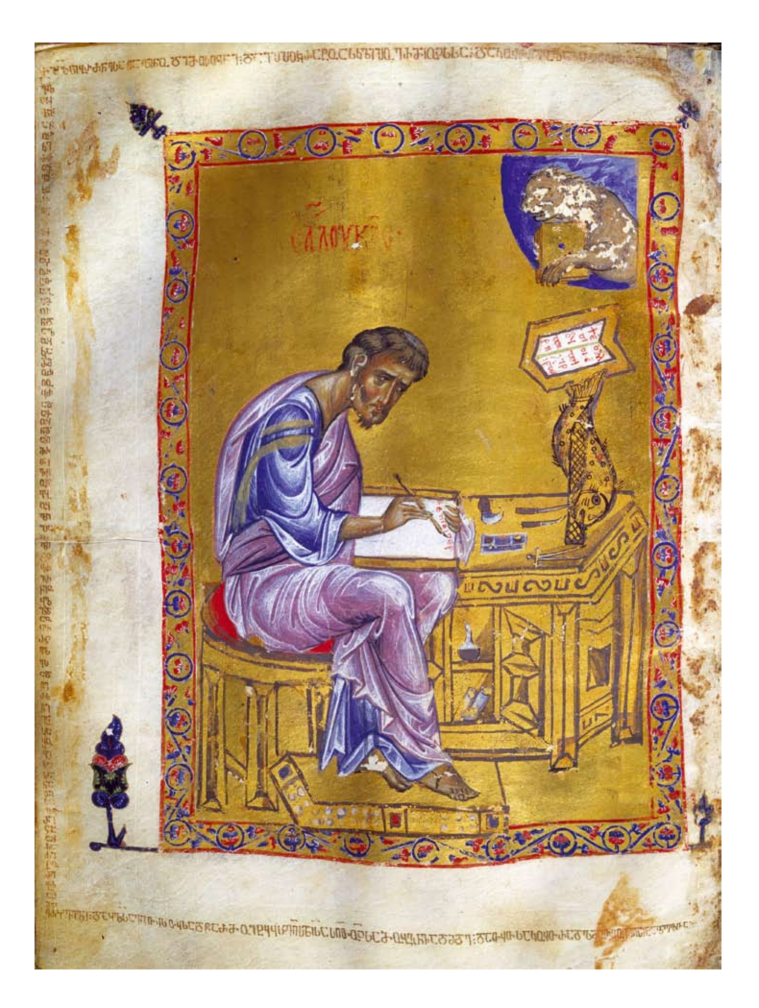






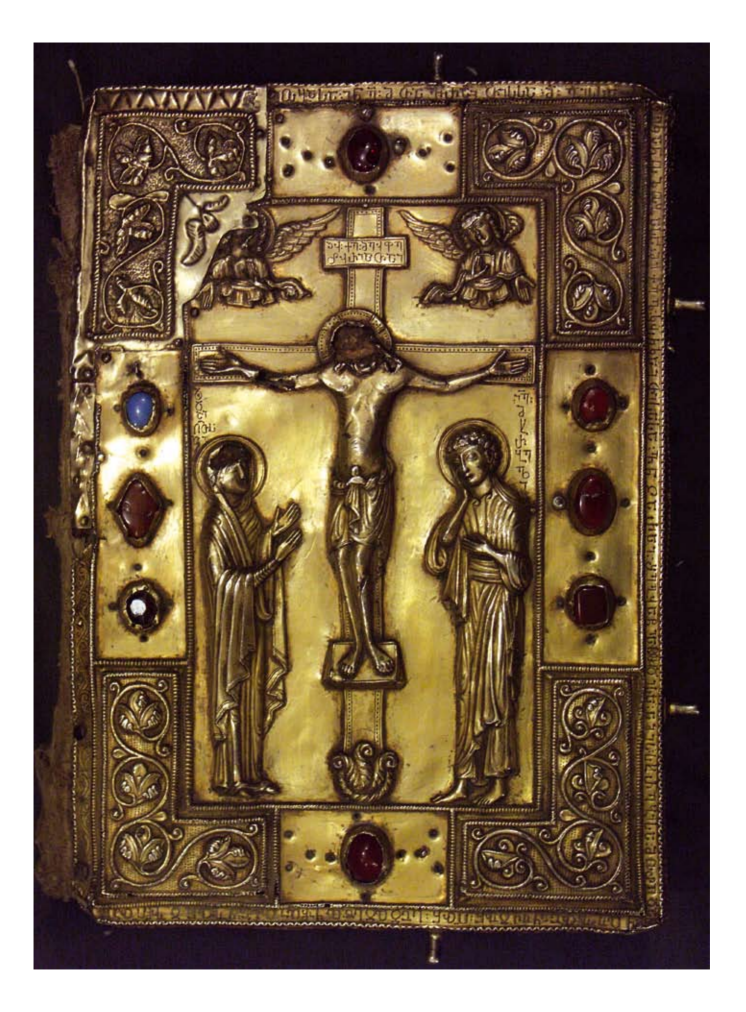




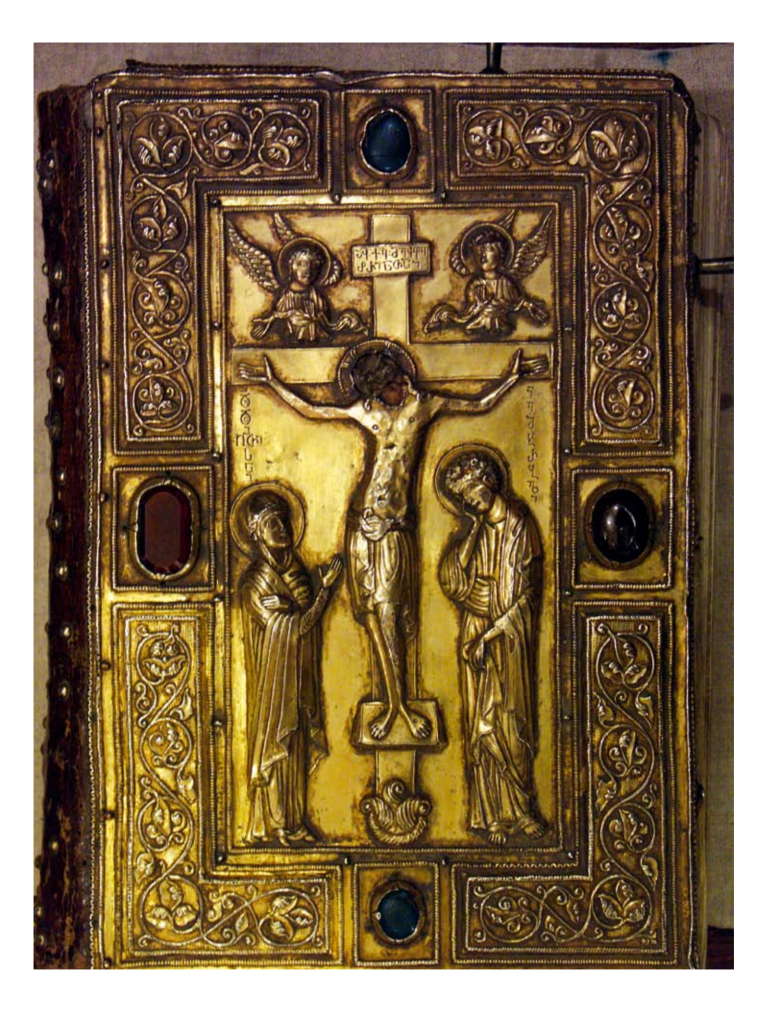


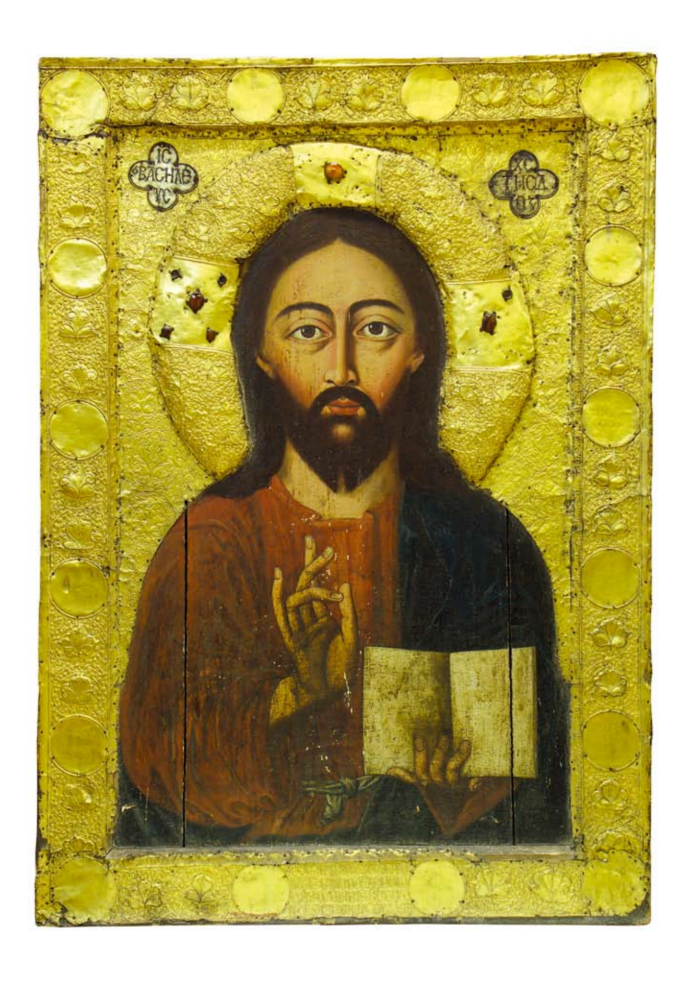




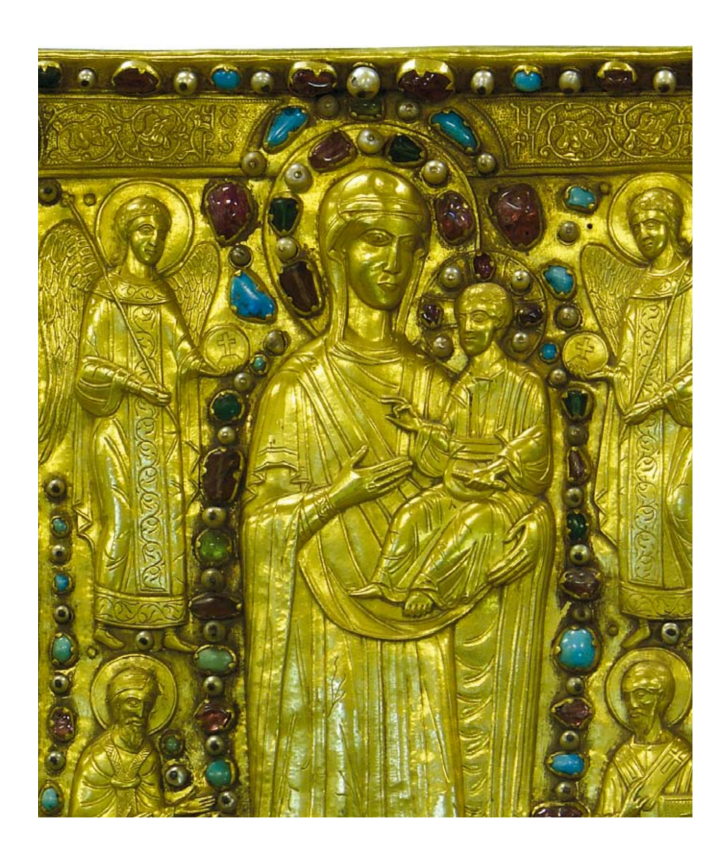




















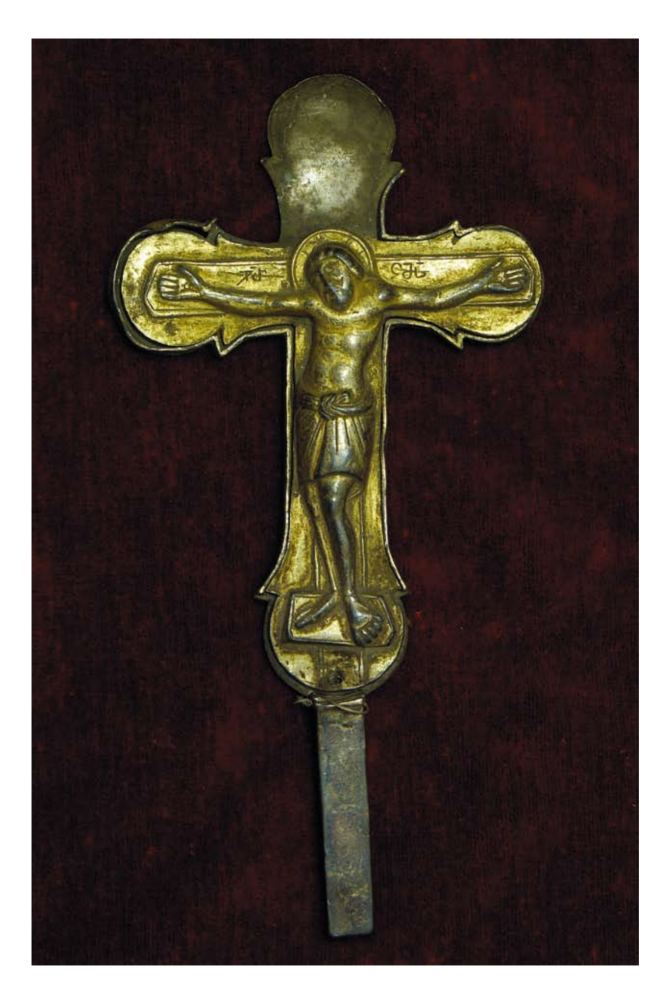


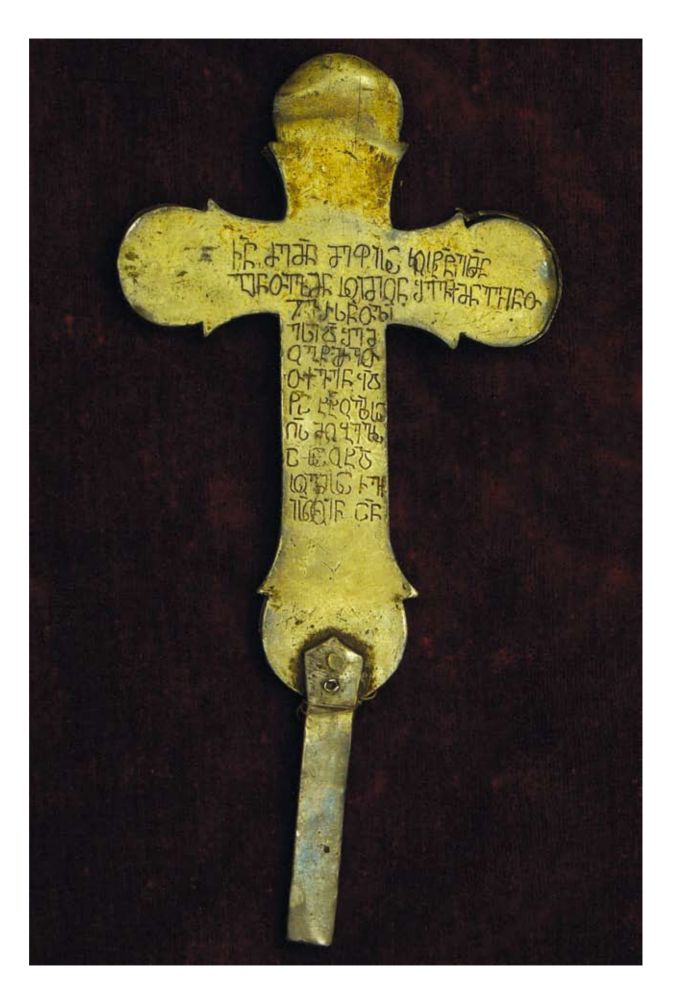


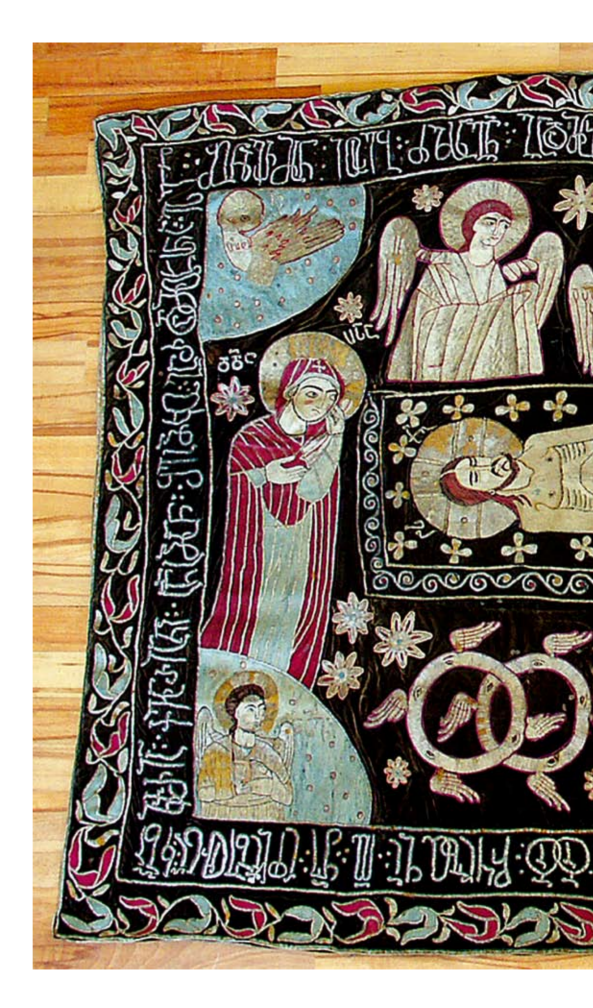


























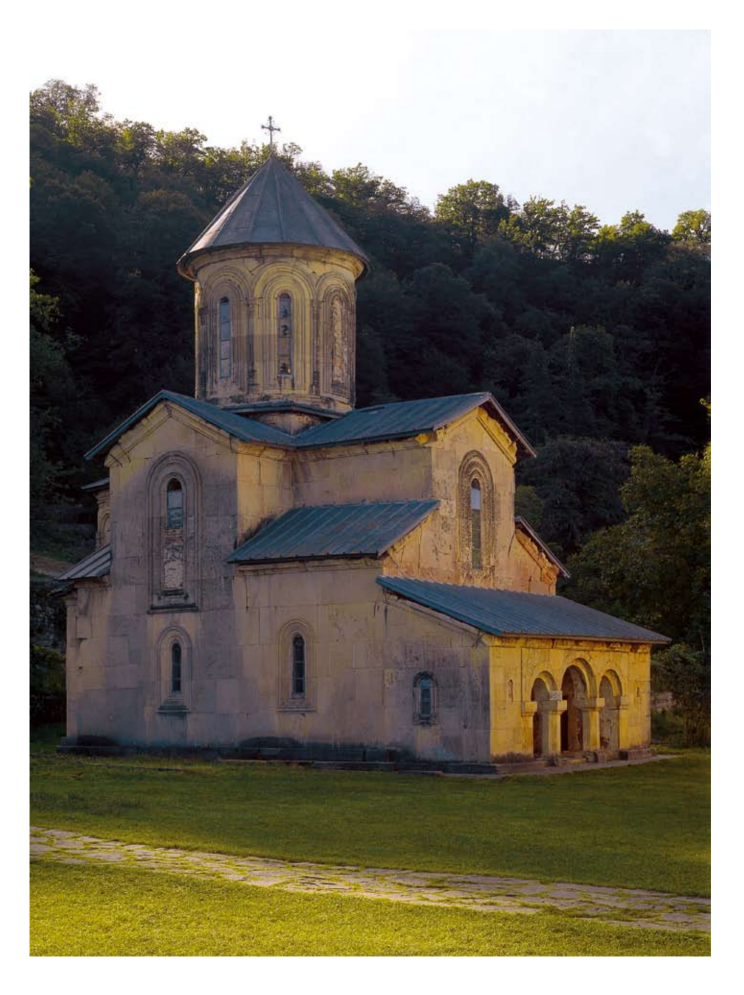


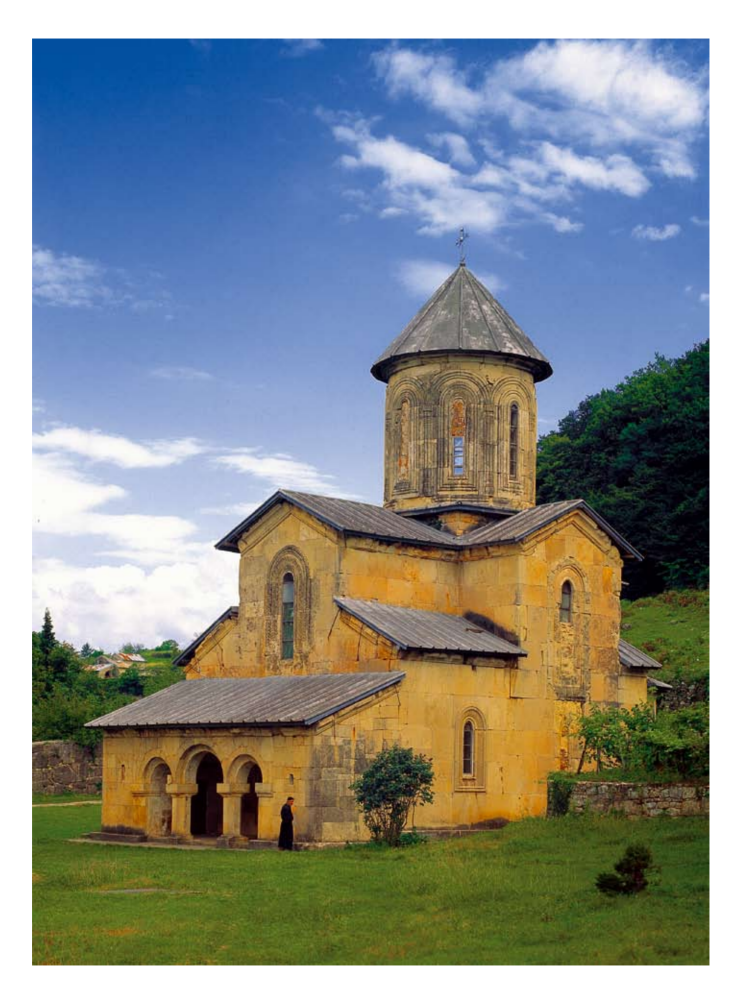


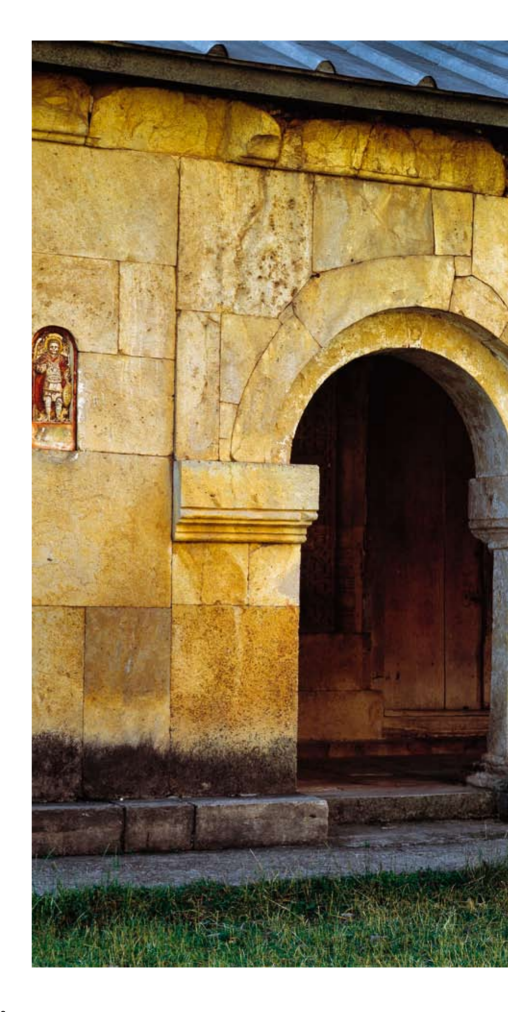




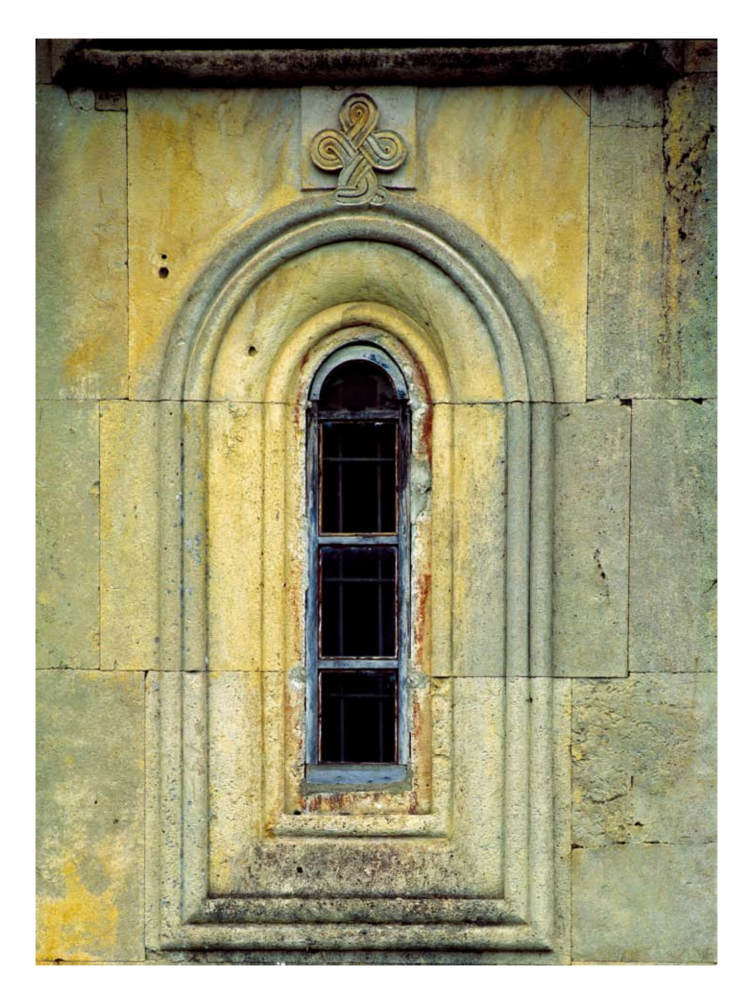


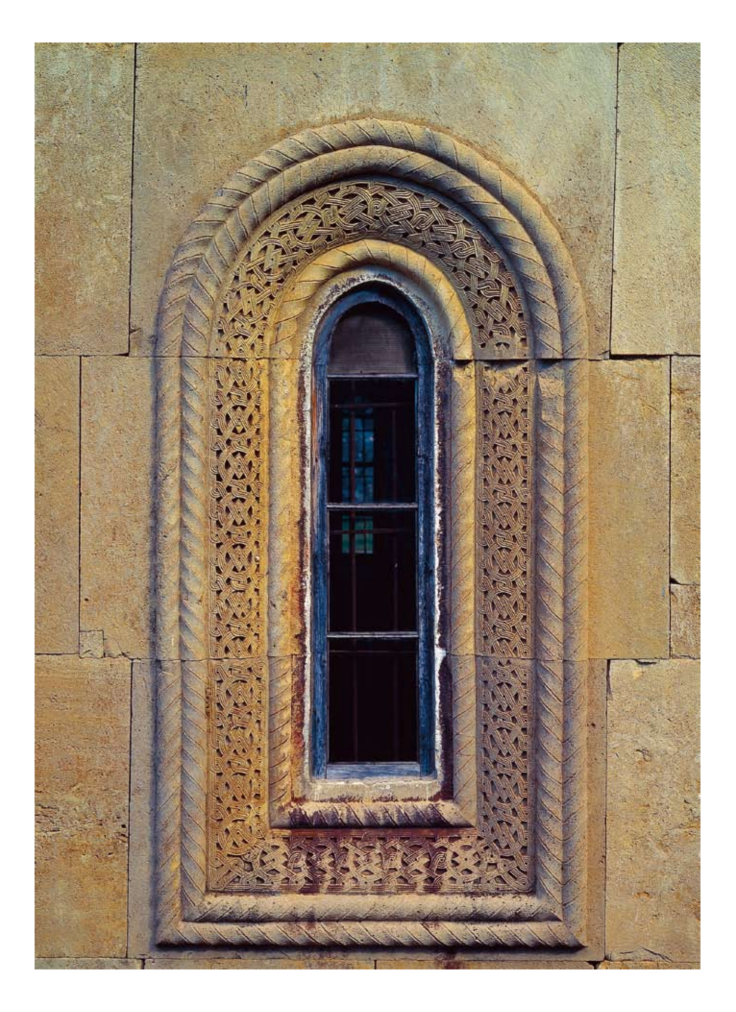


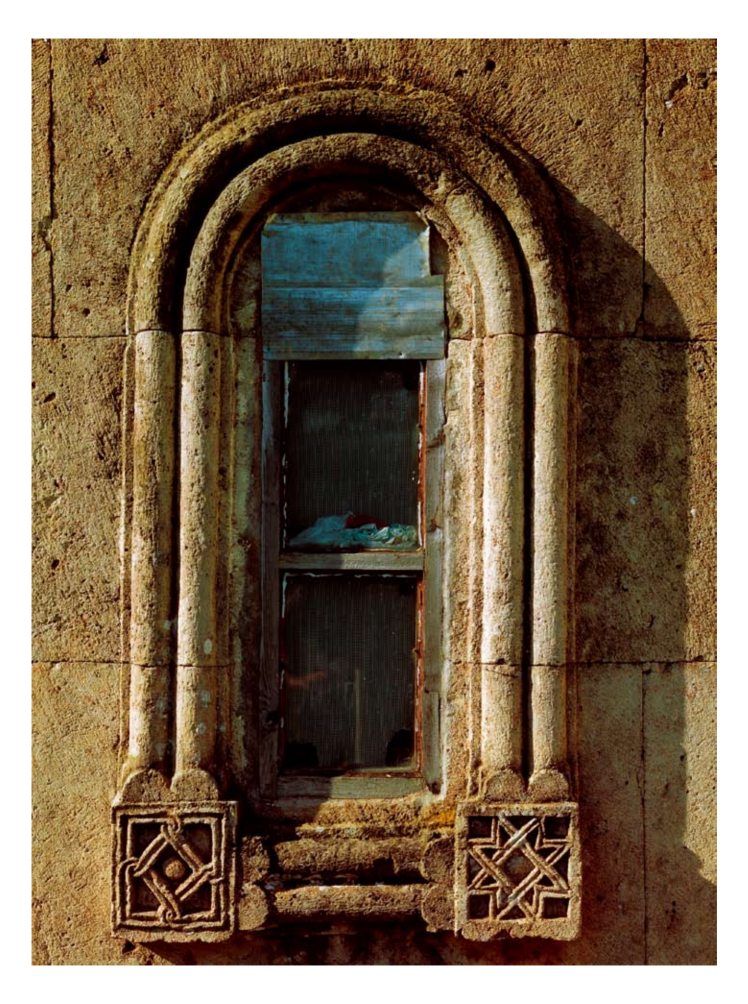


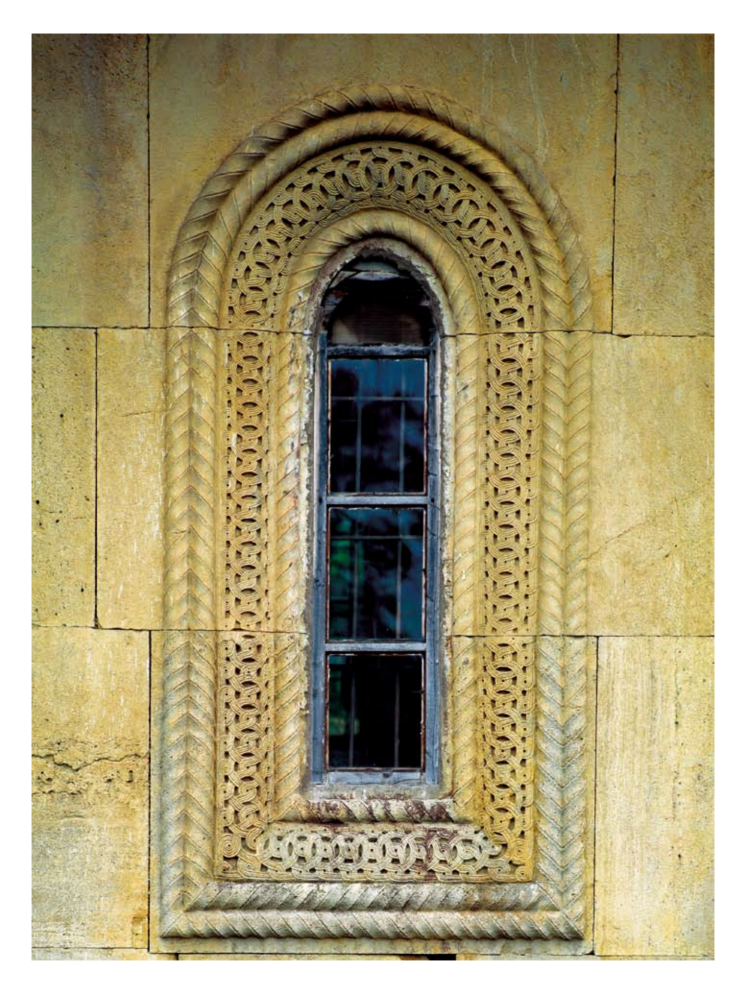




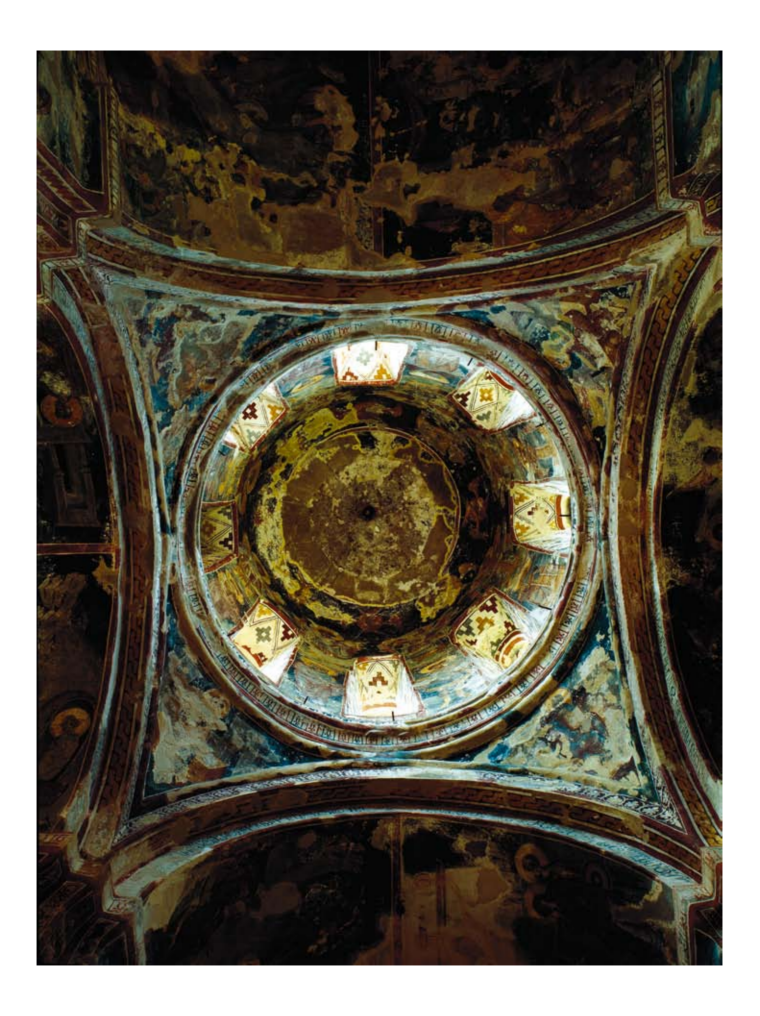






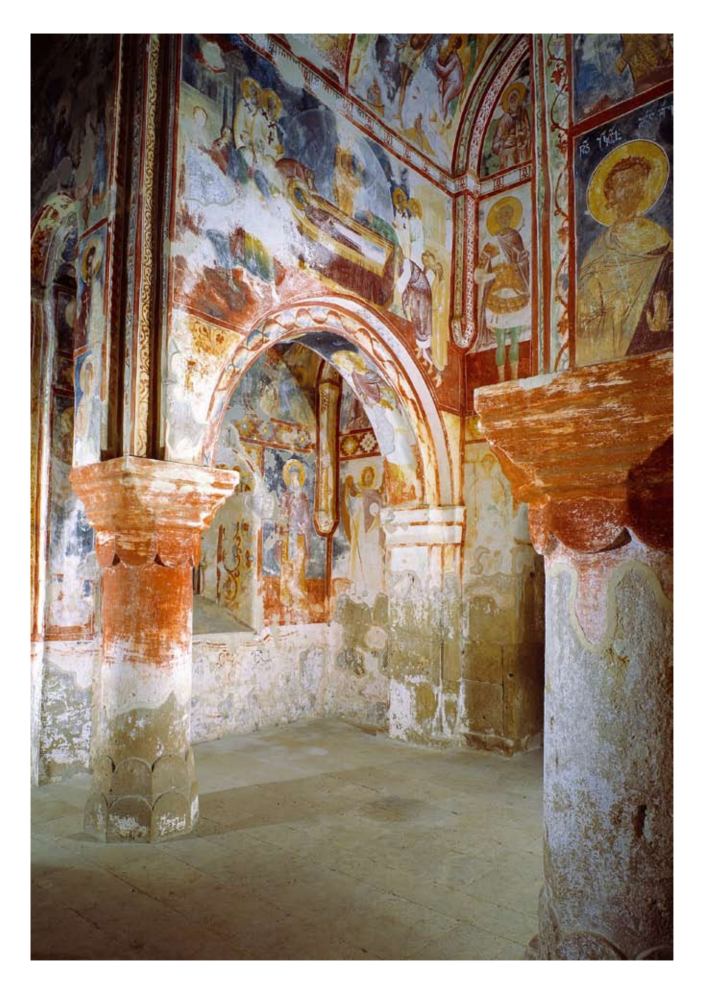


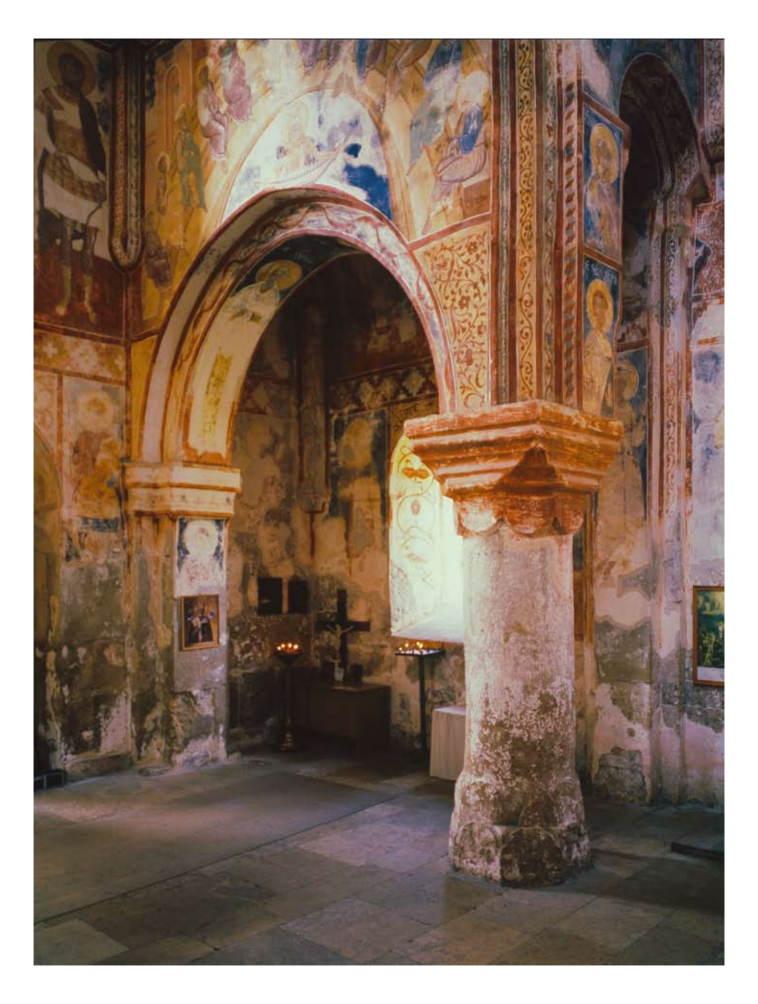




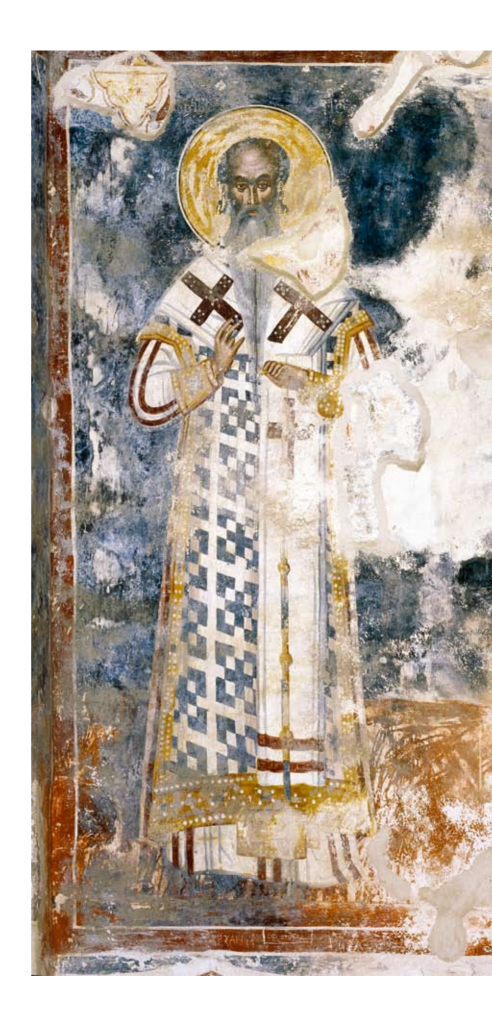




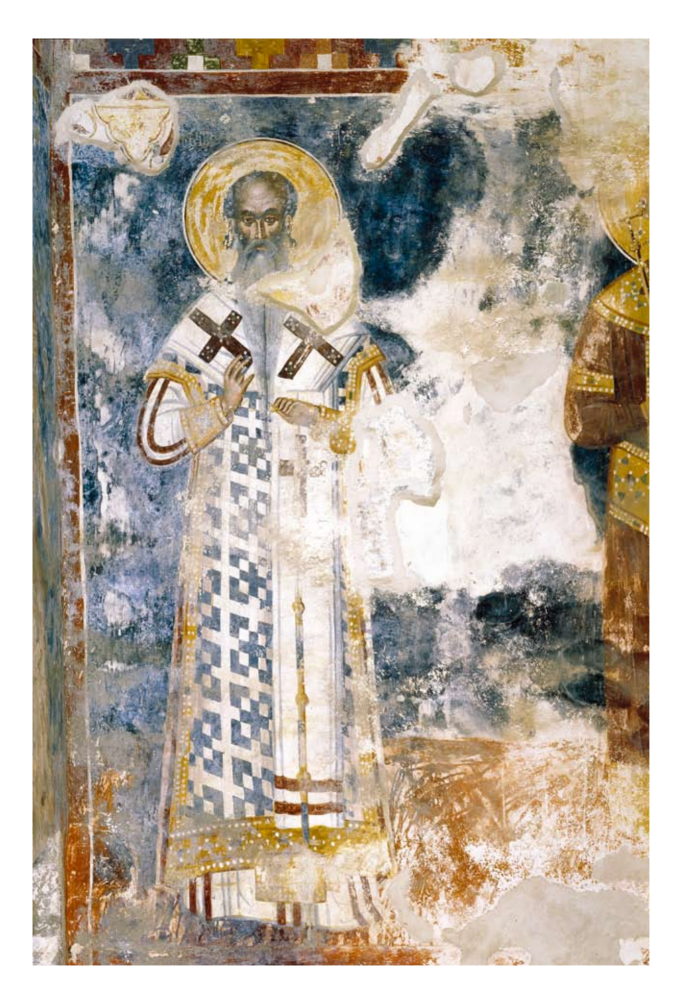




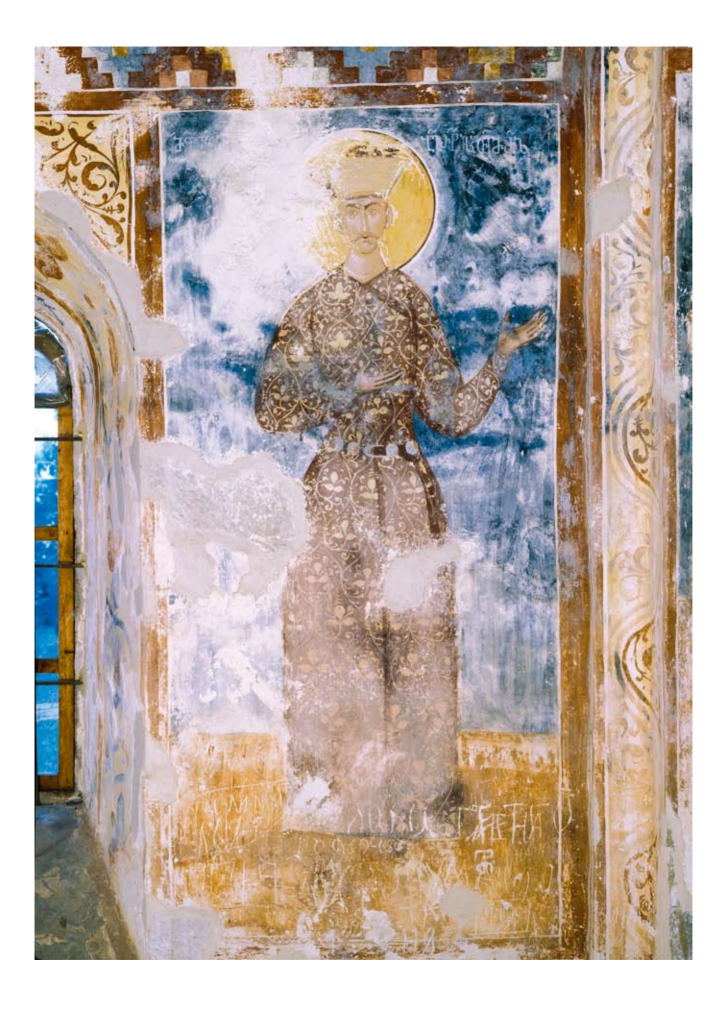




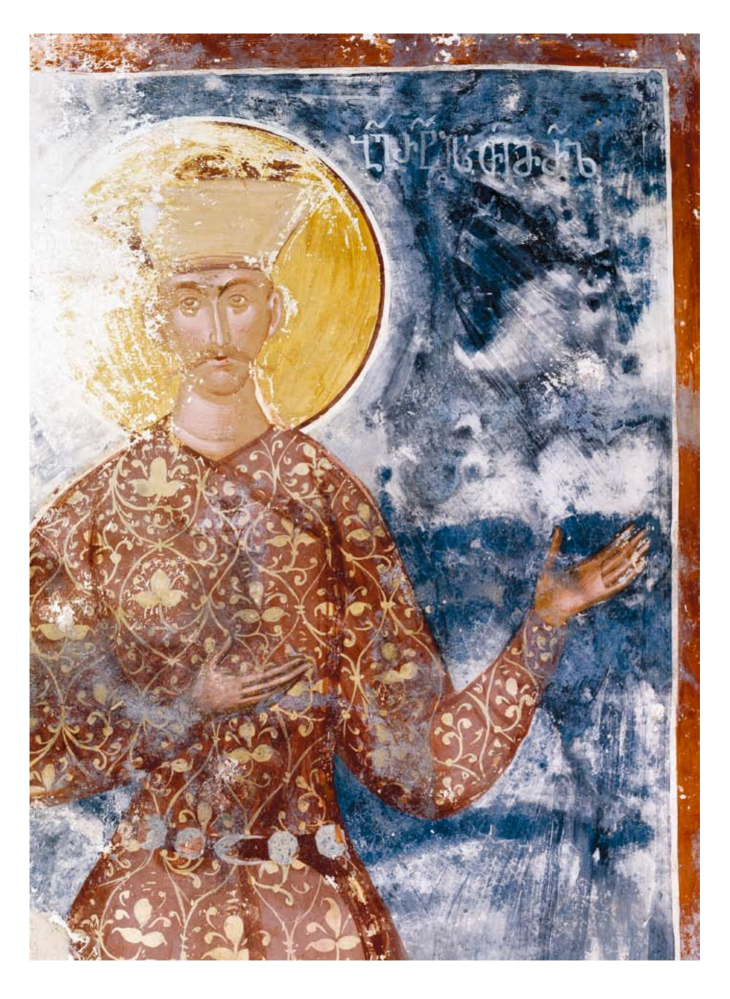








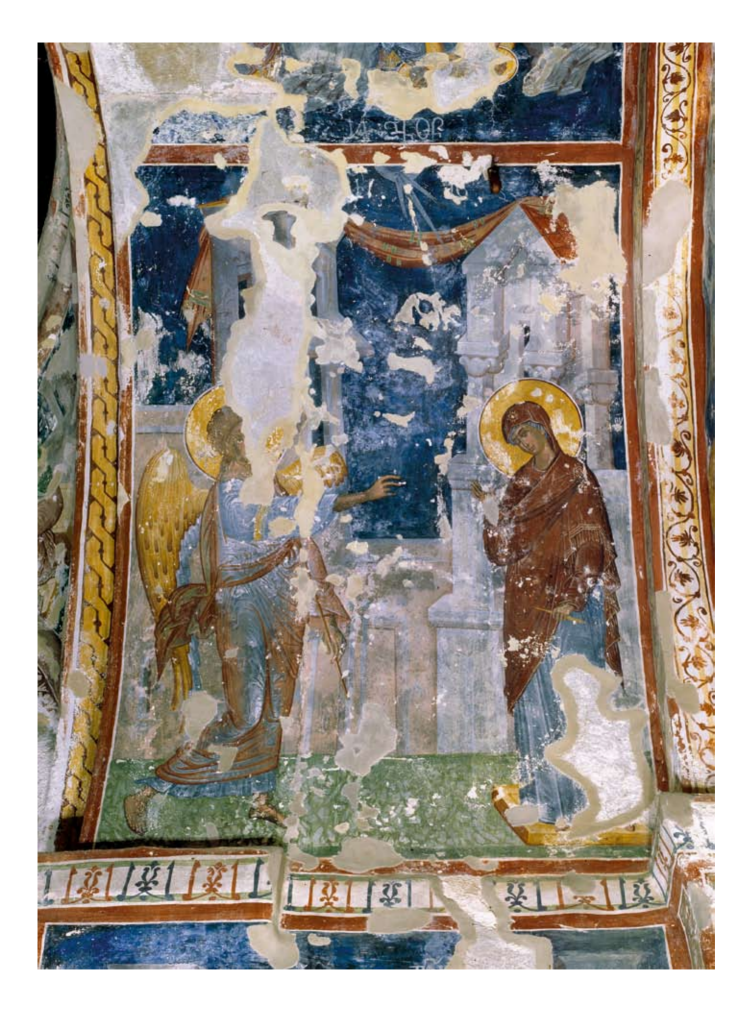
























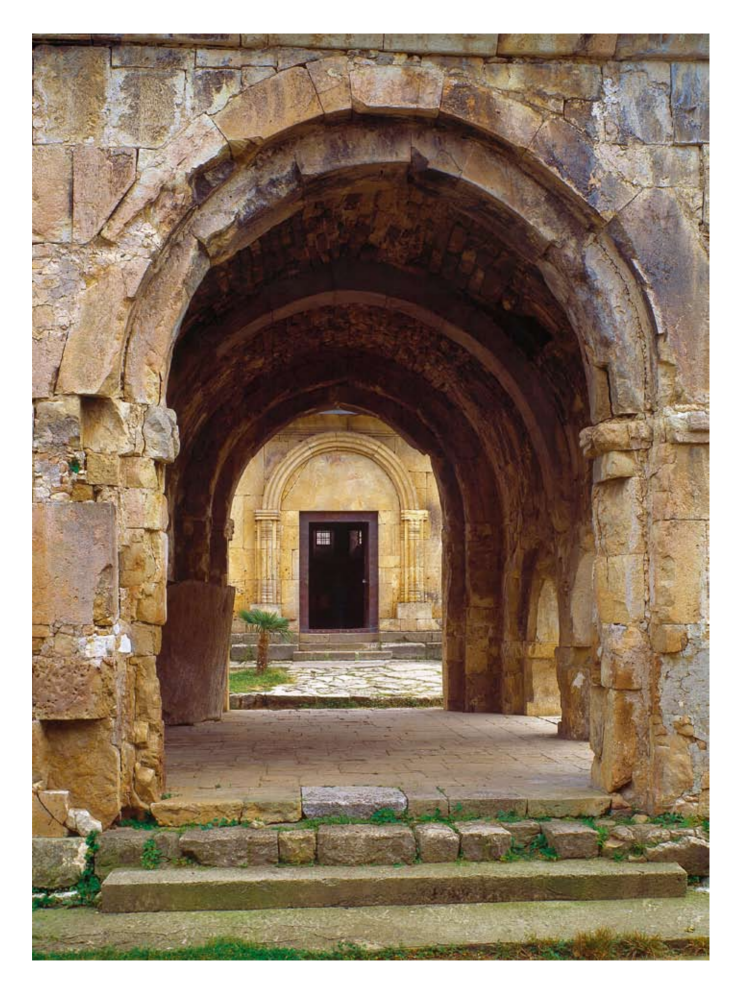




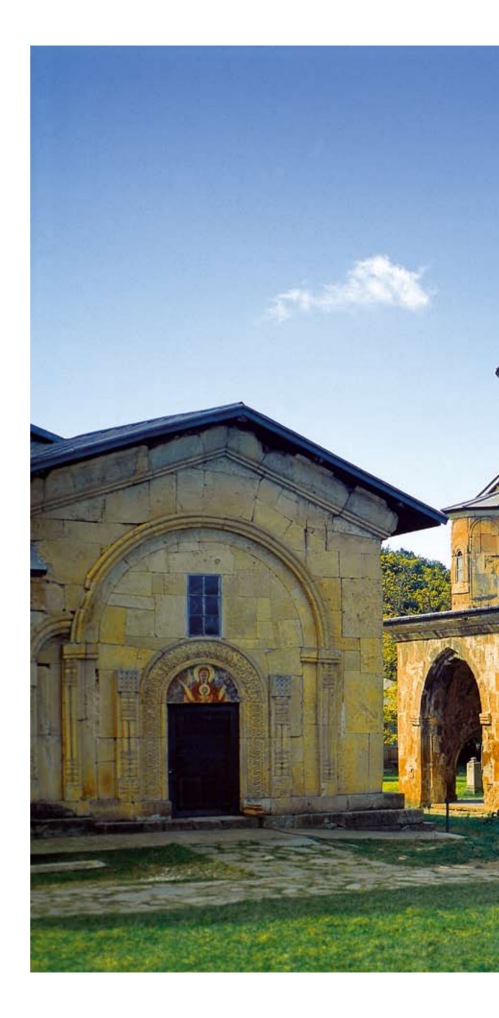






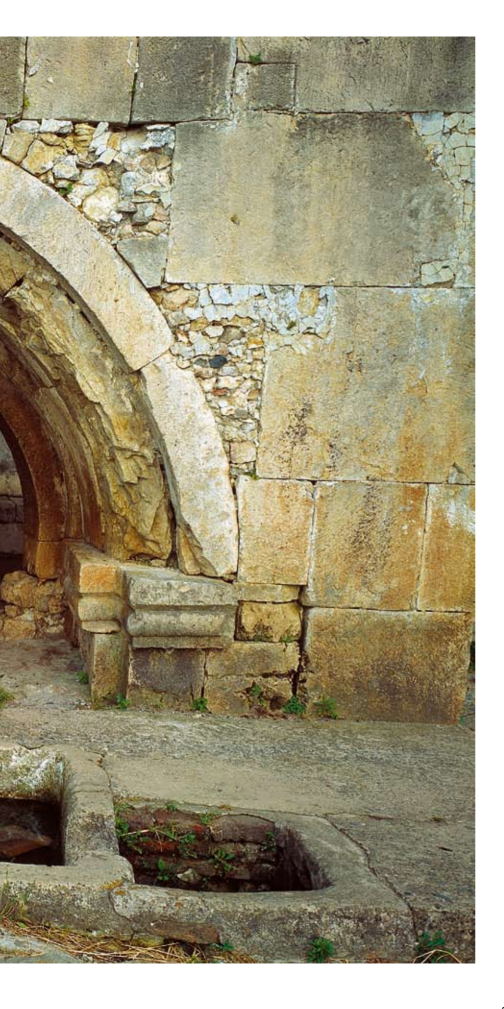






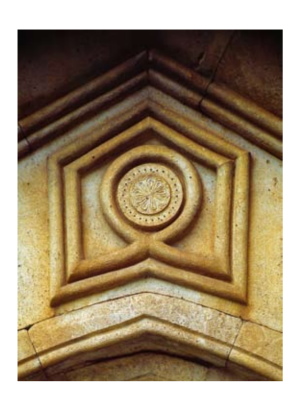






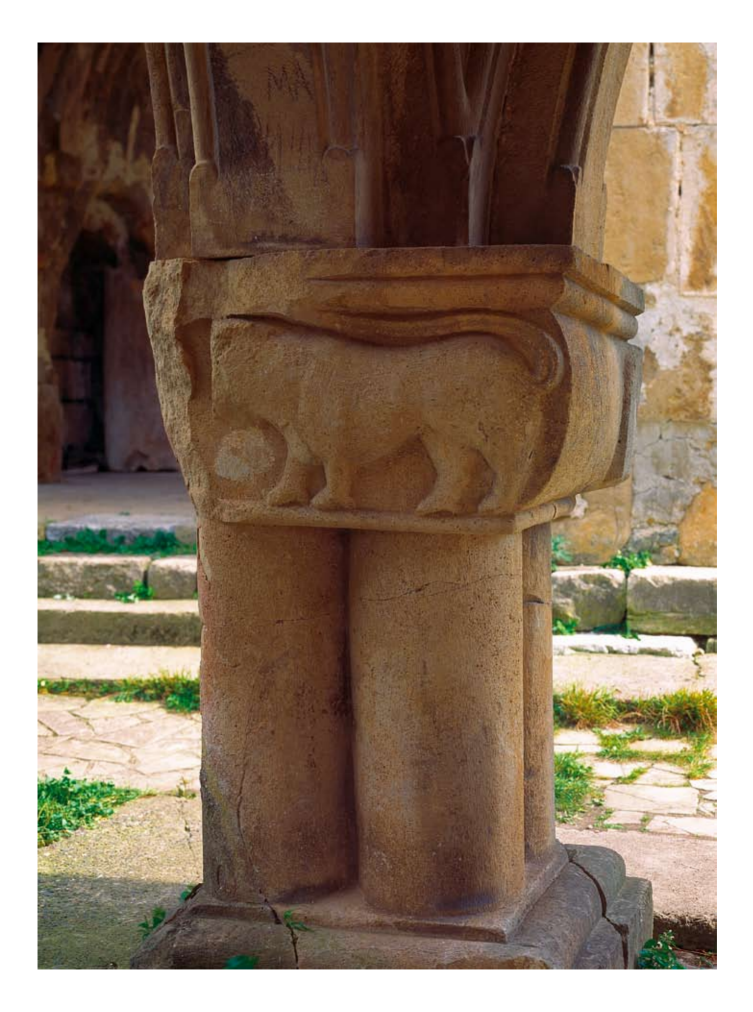








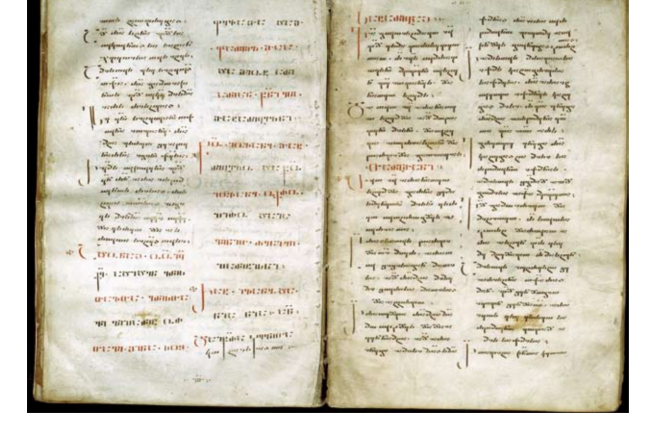












tepunaher No Date of could wrately wednesday men puldges, Springing mounte of washate Dawney. me shy and show in Lugar achaping day. Inc merpungs was locale programme and account rapidit . parting him gages of 1

Jahryan recommended and of the commended and of and the state of t 1 min hindurgish make hang, much assembly to entables agent the Larger a \* OCCUPATION AND A STREET e affect tremerations podage Layer daged you gamleddaming, da who dagage gampeha Adaporters Daggers per maper persophogentege maper thank map and and the see that an amp and and the Dustinger Strange Carrie gendan, fichine grades gestings a disque trapes got and grapes decreases any are tracked grapes decreases decrease freshings as principal 1 del gradules hay 4 Jam adgrand 24 ... durters didny per portinent, watch watcherynger 1 2 June mes Chermand on white gettlemper 3. April and Logy Madespression James and Madespression of Salvages April April 2000 whathath. geralitie ment popular In mistured openion steps yes Legalidore your Long . Eddy of strate Man myney goden dura nyezen tidanday per yen Milder 31, 2 39thers mediates 20 39thers below 2 2 to mymyddu admy ma yam da pilda apingaladan yam anipudap yadap maladap yadap mempion alder y graphed at madestandight glagter and granding granding modern respective souther made and poly diese supposedund an weekle vege . Birting But yet he an interest angue ;

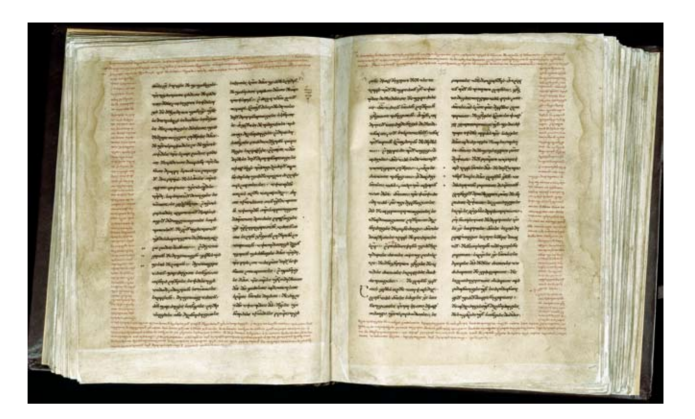
y after greatern Deste version ;

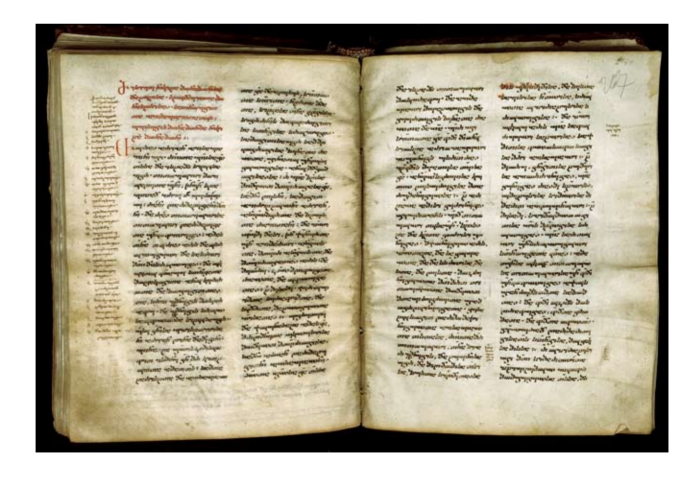
sorp ante Determinant for question and product a structure and services and a structure and services and a structure and determinant an high magain mater to me brokeny - sichne Mildelifam X Milgard upos mention pribates decimen ) as qualitary, whitely and other hazzapen wante 

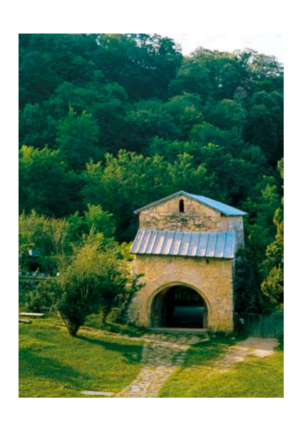
and hazzapen wanten 

and hazzapen 

and hazz - we was to apply my mediate Beg undlie Co magin pringentes. such despitation of the mulyen o groundly 3 p - Imagigaryand Zag, 3 mad Zh. arli god Za Zamapd Zapa a a Za Ud ye lade and Zapes . much deposite for happen

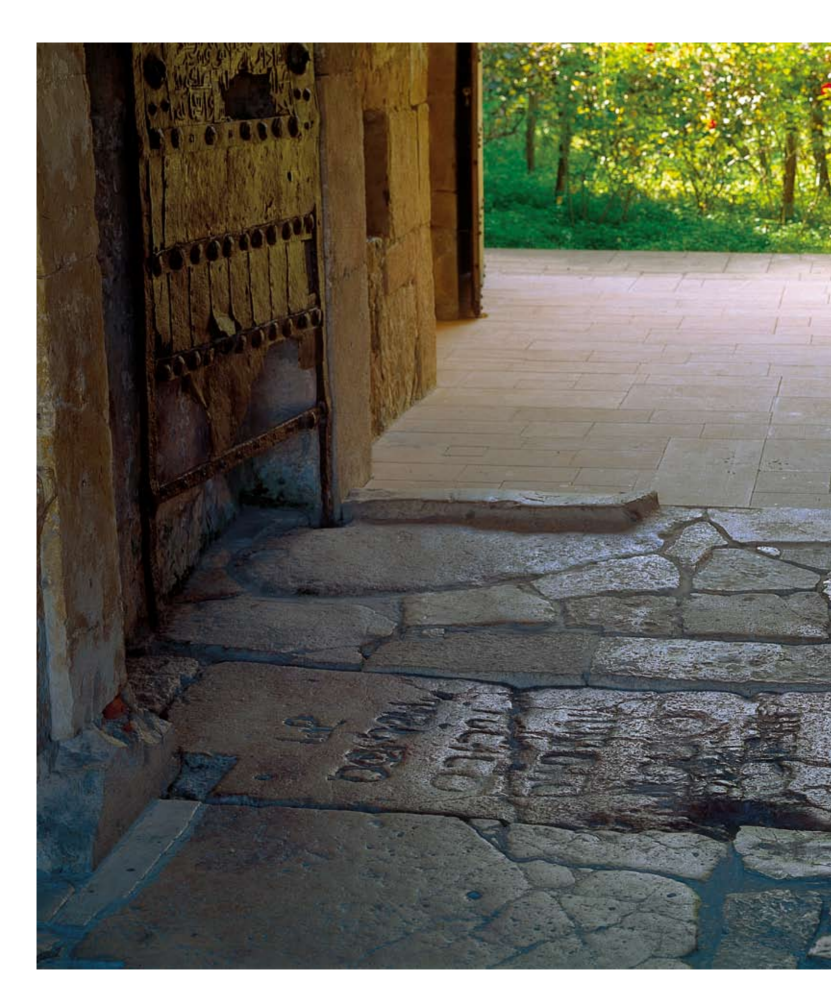
















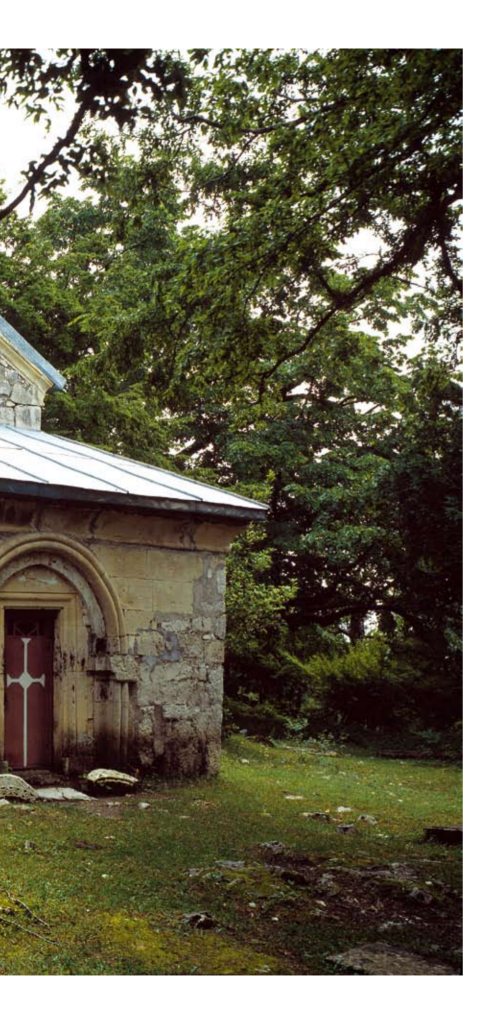










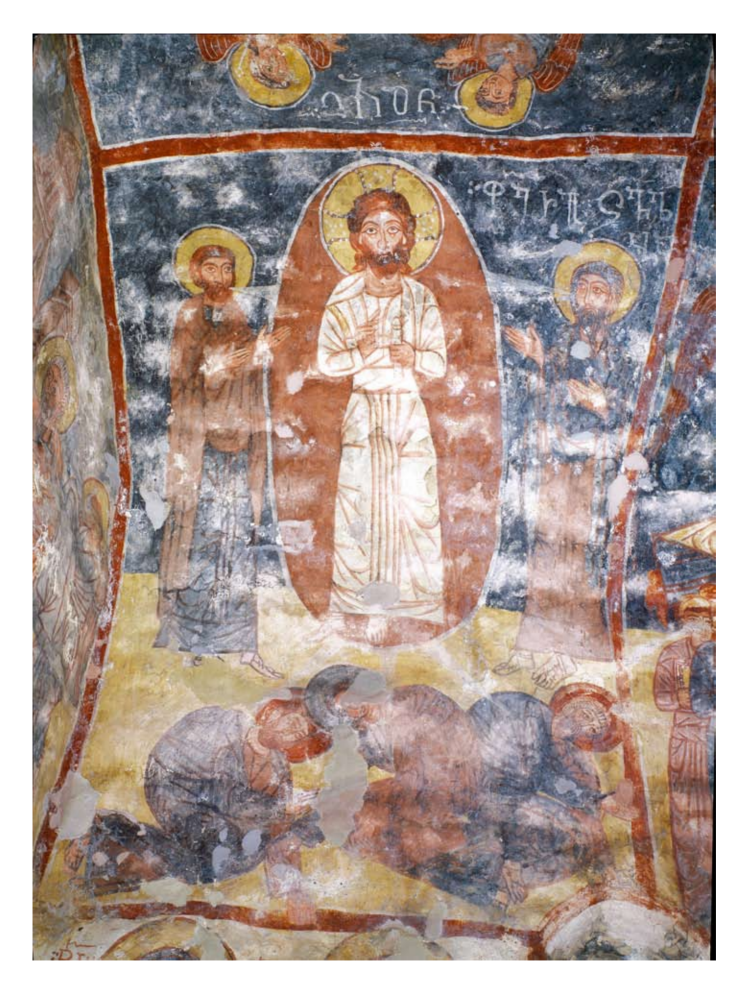






















ᲚᲛᲠᲗᲘᲡᲛᲨᲝᲒᲚᲘᲡ ᲨᲝᲒᲘᲡ ᲢᲐᲫᲐᲠᲘ

CHURCH OF THE NATIVITY OF THE VIRGIN

მონასტრის მთავარი ნაგეზოზაა ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი, რომლის მშენებლობა დავით აღმაშენებელმა 1106 წელს დაიწყო და დემეტრე I-მა 1130 წელს დაამთავრა. ეზოს შუაში მდგარი ჯვარგუმბათოვანი ტაძარი მთელი არქიტექტურული ანსამბლის ცენტრია და ზომითაც დიდად ჭარბობს სხვა შენობებს. გეგმის მხრივ ის სამართლმადიდებლოში იმხანად გავრცელებული, საქართველოში კი VII საუკუნიდან ცნობილი "ჩაწერილი კვრის" ტიპისაა. აი, მისი ფართო, ხალვათი, უხვად განათებული სივრცე, სადაც სიმაღლესთან ერთად განიც შეიგრძნობა, ჩვეულებრივი სულაც არ არის. გუმბათი ეყრდნობა აფსიდის კედლების კუთხეებსა და ორ მსხვილ ბურჯს (ტიპის ეს რედაქცია ჩვენში XI საუკუნიდან დამკვიდრდა). დასავლეთით ტაძარს VII საუკუნიდან მოყოლებული, არაერთი ქართული ეკლესიის მსგავსად, მეორე სართულის გალერეა პატრონიკე აქვს, რომელზეც ჩრდილო-დასავლეთ და სამხრეთ-დასავლეთ კუთხეებში კედლის სისქეში მოწყობილი ორი კიბე ადის.

საკურთხეველში შუა სარკმლის ქვეშ არის საეპის-კოპოსო საუდარი რვასაფეხურიანი კიზით, რომელიც ააგეზინა ეპიკოპოსმა (1519 წლიდან) მელქისედეკმა (საყვარელიძე). მასვე გაუმართავს ტაძრის კანკელი, რომელიც აღარ არსეზობს — ახლა აქ 1990-იან წლებში გაკეთებული ახალი კანკელი დგას. აფსიდის ორ მხარეს სამკვეთლო და სადიაკვნეა. ქვის ტრაპეზი სამკვეთლოს აფ-სიდში, ზედ ამოკვეთილი წარწერის მიხედვით, ასევე ეპისკოპოს მელქისედეკის დროინდელია. ეპისკოპოსის დასაჯდომი სვეტეზიანი საუდარი ჩრდილოეთი ბურჯის აღმოსაგლეთ მხარეს გა-კეთებულია 1760 წელს მიტროპოლიტ (შემდგომ-ში კათალიკოს) იოსების მიერ.

გარედან ტაძარი მოპირკეთებულია ეკლარის კირქვის სუფთად თლილი კვადრებით, რომელთაგან ზოგი ძალიან დიდია. ხალხური გადმოცემით, ისინი თვით დავით აღმაშენებელს დაუწყვია. დროთა განმავლობაში ქვებმა მუქი ქვიშისფერი

The Church of the Nativity of the Virgin, being the main building of the monastery, was begun by King Davit IV Aghmashenebeli in 1106 and completed under King Demetre I in 1130. This cross-domed church, erected in the centre of the churchyard and exceeding the rest of the structures, is the hub of the entire architectural ensemble. The church is inscribed-cross in plan, the type which characterised the ecclesiastical architecture of Orthodox Christendom at that time and began to be applied in Georgia in the 7th century. Unusual is its wide, spacious, lavishly lighted space, in which the width is equally perceptible as the height. The dome rests on the corners of the apse walls and two strong piers, the composition typical of Georgian wall paintings from the 11th century onwards. To the west, the church, like a number of other Georgian churches dating from the 7th century onwards, has a gallery along the first-floor level, the northwest and southwest corner walls of which are furnished with two stairways.

The episcopal throne, elevated on eight steps below the middle window in the sanctuary, was commissioned in 1519 by Bishop Melchisedec Saqvarelidze. The chancel barrier, which does not survive, was also been made by his order. The present chancel barrier dates from the 1990s. The apse is flanked by a prothesis and diaconicon. A stone altar in the prothesis, according to the inscription carved on it, dates also from the time of Bishop Melchisedec. The baldachin over the episcopal seat, to the east of the north pier, was commissioned by Metropolitan, later Catholicos, loseb in 1760.

The facing of the church is of smoothly finished limestone blocks, some of which are very large. According to tradition, they were placed there by King Davit Aghmashenebeli himself. Over the centuries, the stones, which originally must have been whitish, have acquired a dark sandy shade. The east façade has three apses projecting in pentagons, while the cross-arms and the drum are furnished with decorative arches. Ornamentation is rare and is visible only on certain elements of

900 გელათი gelati

ტონი მიიღო, თავიდან ისინი მოთეთრო უნდა ყოფილიყო. აღმოსავლეთ ფასადზე სამი ხუთწახნაგად შვერილი აფსიდია. შენობის მკლავები და გუმბათის ყელი დეკორატიული თაღებით არის გაფორმებული. ორნამენტი ფასადებზე მხოლოდ რამდენიმე ადგილას არის გამოკვეთილი (მაგალითად, დეკორატიულ გირჩზე საკურთხევლის შუა სარკმლის ქვეშ). კარნიზებისა და საპირეები, დავით აღმაშენებლის ეპოქის მკაცრი სტილის შესაბამისად, მოუჩუქურთმებელია. ამავე დროს, მათი რთული მრავალფეროვანი პროფილები ხუროთმოძღვართა ღრმა განსწავლულობას მოწმობს და გამორჩეული პლასტიკურობით ფასადებს გამომსახველობასაც ანიჭებს. დავით აღმაშენებლის დროს დაწყებული სამმხრივი თაღოვანი გალერეა ტაძრის გარშემო დაუსრულებელი დარჩა. უკვე მშენებლობის პროცესში თავდაპირველი ჩანაფიქრი შეიცვალა და ტაძარს მხოლოდ ნართექსი მიშენდა დასავლეთიდან. ის წარმოადგენს გრძელ დახურულ სათავსს, რომლიდანაც სამი დიდი კარი გადის ტაძარში. ოთხსვეტიანი თაღოვანი ბალდახინი ნართექსის სამხრეთ ნაწილში 1660 წლის ახლოსაა ჩადგმული. სამხრეთიდან ტაძარს 1130-40იან წლებში მიაშენეს კარიბჭე ორი მიმდებარე სათავსით. აღმოსავლეთ სათავსში, რომელსაც აქვს შვერილი ხუთწახნაგა აფსიდი, მოწყობილია წმ. ანდრია პირველწოდებულის ეგვტერი; დასავლეთის უაფსიდო სათავსში — წმ. მარინეს ეგვტერი. ჩრდილოეთიდან XIII საუკუნის პირველ ნახევარში ტაძარს მიშენდა კარიბჭე და მის აღმოსავლეთით მაცხოვრის ეგვტერი, ასევე შვერილი ხუთწახნაგა აფსიდით, ხოლო ცოტა მოგვიანებით წმ. მარინეს მეორე ეგვტერი კარიბჭის დასავლეთით და მისი პორტიკი (თავიდან ის თაღეზით იყო გახსნილი, მოგვიანებით თაღები ამოავსეს), რომელიც უკავშირდება ტაძრის ნართექსს. მინაშენების საფასადო გაფორმება კარგად არის შეთანხმებული თვით ტაძრის გარე სახესთან. სურ. 1-22, 48-49

ტაძრის უზარმაზარ შიდა სივრცეში აშკარად ყოველმხრივ ბატონობს საკურთხევლის კონქის მოზაიკა — საზეიმო გამოსახულება ფეხზე მდგომი ჩვილედი ღმრთისმშობლისა მის ორსავ მხარეს განთავსებული თითო მთავარანგელოზით. ტაძარში შესულთ უმალვე ხიბლავს ამ გამოსახულებათა "არამიწიერი" ელვარება, მათი მნიშვნელოვანება, ძლიერი სულიერი მუხტი, განსაკუთრებით კი ღმრთისმშობლის მომნუსხავი, სევდით აღსავსე თვალები.

გელათის მოზაიკა დავით აღმაშენებლის სახელს უკავშირდება — მის დროს იგი თუ დაწყებული არა, ჩაფიქრებული მაინც იქნებოდა. ალბათ, სწორედ მას ხელეწიფებოდა დაესახა მიზნად ისეთი ნაწარმოების შექმნა, რომელსაც თავისი ბრწყინვალებითა და მშვენიერებით ტოლი არ უნდა დაედო კონსტანტინეპოლის სახელგანთქმული მოზაიკებისათვის. უთუოდ, შესანიშნავად ესადაება მის მხედრულ წარმატებებს ღმრთისმშობლის იკონოგრაფიული ტიპი — "ნიკოპეა", როგორც მომავალ გამარჯვებათა საწინდარი.

the façades, e.g. on a decorative boss under the middle window of the sanctuary. The cornices and frames are plain, as was typical of the austere style of King Davit's epoch. However, their complex profiles reveal the professionalism of the masters and lend expressiveness to the façades.

The three-lateral arched stoa, begun under Davit Aghmashenebeli, remained unfinished. The original concept was changed during construction in favour of adding only a narthex to the west. The narthex, a long, covered compartment, has three large doors leading to the church. The arched baldachin, resting on four pillars, to the south of the narthex, was built around 1660. A twochamber porch was added to the south of the church between 1130 and 1140s. The Chapel of St Andrew the First Called, with an apse projecting in a pentagon, is in the east of the porch, and the hall-type Chapel of St Marina is in the west. The north porch and the Chapel of the Saviour to the east, are of the early 13th century. A second Chapel of St Marina and a portico, to the west of the porch, were added later. The portico, the original arches of which have been filled with masonry, is connected to the narthex. The façade adornment of the extension is in harmony with the external appearance of the church.

ill. 1-22, 48-49

The huge space of the naos is dominated by a mosaic painting, featuring a standing Virgin and Child attended by the archangels. Upon entering the church, the viewer is fascinated by the unearthly radiance of the images, their significance the strong emotional loading, and especially eyes of the Virgin, saturated with deep sorrow.

The mosaic of Gelati was conceived, if not begun, under King Davit Aghmashenebeli (David the Builder). Probably, it was only he who could undertake the creation of a work that could rival the well-known mosaics of Constantinople. Virgin Nikopea is the iconographic type of the Virgin that most adequately corresponded to the military achievements of the king, implying future victories.

The mosaic of Gelati, remarkable for its high level of execution, was made between 1125 and 1130 by a Georgian master profoundly cognizant in Byzantine-Metropolitan craftsmanship, whose perception of the world lent distinguished loading to the composition relying on Byzantine principles, but still taking its roots in Georgian culture.

ill. 24-26

The majority of the paintings adorning the Church of the Virgin date from the period after 1510, the year when Gelati was set on fire by the Turks. The lower layer paintings in the altar apse, displaying the half figures of Holy Warriors and an ornamented strip, were presumably commissioned by Bagrat III, King of Imereti, in the 1520s (a large inscription in asomtavruli script commemorating King Bagrat, Queen Elene and their sons survives at the bottom of the apse). The painting adorning the dome, such as Christ Pantokrator with apocalyp-



გელათის მოზაიკა მაღალი დონის ნაწარმოებია, შესრულებული 1125-1130 წლებში ბიზანტიურ-დედაქალაქურ ოსტატობას ბრწყინვალედ დაუფლებული ქართველი ოსტატის მიერ, რომლის საკუთარი მსოფლგანცდა სულ სხვა ჟღერადობას ანიჭებს ბიზანტიურ პრინციპებით აგებულ, თუმც ქართული ხელოვნების წიაღში აღმოცენებულ, ამ კომპოზიციას.

ღმრთისმშობლის ტაძრის მოხატულობის უდიდესი ნაწილი 1510 წლებს თურქთა მიერ გელათის გადაწვის შემდგომი ხანისაა. საკურთხევლის აფსიდის მხატვრობის ქვედა ფენა: წმ. მოწამეთა ნახევარფიგურები და ორნამენტული ზოლი სავარაუდოდ XVI საუკუნის 20-იან წწ-შია შესრულებული იმერეთის მეფე ბაგრატ III-ის დაკვეთით (აფსიდის ძირში ბაგრატ მეფის, ელენე დედოფლისა და მათ ძეთა მოსახსენიებელი დიდი ასომთავრული წარწერაა მოთავსებული). ამავე დროს უნდა იყოს შესრულებული გუმბათის მოხატულობაც: გუმბათის ცაში — ქრისტე ყოვლისმპყრობელი აპოკალიფსურ სიმბოლოებთან ერთად, ყელში — საღმრთო ლიტურგია და წინასწარმეტყველთა რიგი (აქვე შემორჩენილი წარწერა, სავარაუდოდ, მომხატველს — თეოდოროს იხსენიებს). თანადროულია სადიაკვნედან საკურთხეველში გასასვლელი კარის წირთხლის მხატვრობაც ღმრთისმშობლის წინაშე მდგომ ეპისკოპოს მელქისედეკ საუვარელიძის გამოსახულებით. ეს მოხატულობები (ამავე ჯგუფისაა ნართექსიდან ტაძარში შესასვლელი კარისა და ჩრდილო-დასავლეთი კარიბჭის ტიმპანების მხატვრობა და ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერის კართან გამოსახული გაგრატ III-ის მეფედკურთხევის სცენა) პოსტბიზანიტური ხანის პროფესიული ნაკადის ერთგვარ გამარტივებულ ვარიანტს წარმოადგენს. მათი გარკვეული მსგავსება ნიკორწმინდისა და სამთავისის ტაძართა გუმბათების მოხატულობასთან XVI ს-ის I ნახევრის ქართულ მხატვრობაში ე. წ. პროფესიული და ხალხური ნაკადების შუალედური წრის არსებობას ცხადუოფს.

მთავარი სივრცის მოხატულობის ძირითადი ნაწილი XVI საუკუნის მეორე ნახევარშია ორ ეტაპად შესრულებული: საკურთხევლის აფსიდი და ბემა (ბემის გამოსახულებების ნაწილი XVIII ს-შია გადაწერილი) და ტაძრის მკლავების ზედა რეგისტრები ბაგრატ III-ის დაკვეთით არის მოხატული 1550-იანი წწ-ის გოლოს; ჩრდილოეთი და სამხრეთი მკლავების ქვედა რეგისტრები და დასავლეთი მკლავის ნაწილი, პატრონიკის დონემდე, მისმა ძემ მეფე გიორგი II-მ შეამკობინა მამის გარდაცვალების შემდეგ, 1565-1578 წწ-ში. აფსიდში საღმრთო ლიტურგია და მოციქულთა ზიარებაა გამოსახული, ბემაში — ღმრთისმშობლის ყრმობის ციკლი, ჩრდილოეთ და სამხრეთ მკლავებ-\_ საუფლო დღესასწაულები, დასავლეთით ზემოთ ვნებები, ქვემოთ — ღმრთისმშობლის მიცვალებისა და დაუෑდომელის სცენები (ღმრთისმშობლის ქების დიდი კომპოზიცია

სურ. 23, 27-30

tic symbols in the sky, divine liturgy in the drum and a row of the prophets should be of the same date. An inscription mentioning Teodoro, presumably the painter of the church, can be seen nearby. The murals on the jamb of the door leading from the diaconicon to the sanctuary, featuring Bishop Melchisedec Saqvarelidze, standing in front of the Virgin, can be assigned to the same period. These paintings on the door leading to the church from the narthex and the tympana of the north-west porch and the scene of the crowning of King Bagrat III by the north-east chapel represent a simplified version of the professional trend of Post-Byzantine painting. The similarity of these paintings with those of Nikortsminda and Samtavisi churches attests to the presence of a meeting point between the so-called 'professional' and 'vernacular' styles.

ill. 23, 27-30

The bulk of the paintings in the main body of the church were made in the second half of the 16th century in two stages: the altar apse, the chancel bay, the representations of which were retouched in the 18th century, and the upper registers of the arms, dating from the late 1550s, were commissioned by Bagrat III; the lower registers of the north and south arms and part of the west arm upto the level of the gallery, were commissioned by King Giorgi II after the death of his father, between 1565 and 1578. The apse contains representations of The Divine Liturgy and The Communion of the Apostles, the chancel bay has a cycle of the scenes from the life of the Virgin, the north and south arms display the Great Feasts, above the west arm are the Passions and below it scenes of the Dormition and Akathistos Hymn. The south wall is taken up by a composition of Glorification of the Virgin. Being classic examples of post-Byzantine art, these murals executed by different artists, are remarkable for their individual styles. The tectonic arrangement of the murals may be reflective of the initial adornment of the church. The portrait representing Catholicos Evdemon Chkhetidze and family-members of kings Bagrat III and Giorgi II, including his first wife Rusudan and their son Bagrat, is remarkable for the image of King Davit Aghmashenebeli depicted along with them. The inclusion of the founder of Gelati Monastery in the 16th century donors' portrait illustrates the importance of their ancestry to the members of the Imeretian royal court, as well as their attitude towards the monastery, and the respect for the past evidenced in Georgian culture from the 16th-17th centuries onwards.

ill. 31-43

The paintings in the lower segment of the west arm were commissioned by Zakaria Kvariani, after the year 1657, during his rule as catholicos. The south pier features the portrait of the Catholicos, which is furnished with an inscription in asomtavruli script. The paintings reflect the transition from the Middle Ages to modern times, which appears obvious taking into account the selection of the passions as a narrative subject and the character of the images represented with their stocky figures, overall treatment, 'closed contour and marked geometrisation of the drapery.

ill. 44-47

სამხრეთ კედელზეა გამოსახული). მოხატულობა იმ დროის პოსტბიზანტიური მხატვრობის პროფესიული ნაკადის დამახასიათებელი ნიმუშია და, ამასთანავე, საინტერესო ხელწერისმიერ სხვაობებს წარმოაჩენს. მისი გარკვეული არქიტექტონიკურობა, შესაძლოა, ტაძრის თავდაპირველ შემკულობას ეხმიანებოდეს. ჩრდილოეთ კედელზე წარმოდგენილი ჯგუფური პორტრეტი, მეფეთა ბაგრატ III-ისა და გიორგი II-ის ოჯახების (ბაგრატის მეუღლე დედოფალი ელენე, გიორგი II-ის პირგელი მეუღლე დედოფალი რუსუდანი და ძე ბაგრატი) და კათალიკოს ევდემონ ჩხეტიძის გამოსახულებებით, (სამხრეთ მკლავში გენათელი დომენტი ჩხეტიძეც არის დახატული) საქტიტორო რიგში გელათის დამაარსებლის, მეფე დავით აღმაშენებლის ჩართვით არის საგულისხმო: ეს, ერთი მხრივ, იმერეთის სამეფო კარის წევრთათვის მათი ჩამომავლობის — ერთიანი საქართველოს მმართველი ბაგრატიონებისგან მემკვიდრეობის — მნიშვნელობასა და გელათისადმი მათ დამოკიდებულებაზე მეტყველებს და, ამავე დროს, XVI-XVII საუკუნეებიდან ქართულ კულ-

დასავლეთი მკლავის ქვედა ნაწილი ზაქარია ქვარიანის დაკვეთით არის შესრულებული, მისი კათალიკოსობის დროს, 1657-ის შემდეგ. სამხრეთ ბურჯზე თავად კათალიკოსის პორტრეტია გამოსახული, თანმხლები ასომთავრული მოსახსენიებელი წარწერით. მოხატულობაში მკაფიოდ ჩანს შუა საუკუნეებიდან ახალი დროზე გარდამავალი ხანის ნიშნები — სჲჟეტურ გამოსახულებებად მაცხოვრის ვნებათა შერჩევითაც და გამოსახულებათა ხასიათითაც (ფიგურათა დამჯდარი პროპორცია, ზოგადი დამუშავება, "შეკრული" კონტური და დრაპირების ხაზგასმული გეომეტრიზება).

ტურაში გაცხადებულ, წარსულისადმი საგანგებო

ყურადღებასაც ასახავს.

სურ. 31-43

საკათალიკოსო საუდრის კედელზე ეპისკოპოს ანტონი მაწყვერელის საკმაოდ დაზიანებული პორტრეტი არის გამოსახული. საუდრის გვერდით, ტაძრის ჩრდილოეთ ბურჯზე XVII ს-ის უცნობი სასულიერო პირის გამოსახულებაა.

ნართექსის მოხატულობა (1125-1230) ფრაგმენტულადაა შემორჩენილი. კამარის ცენტრში გამოსახულია — "ანგელოზთა მიერ ჯვრის ამაღლება", კამარასა და კედელთა ზედა რეგისტრებში — მსოფლიო შვიდი საეკლესიო კრება, სარკმელში — "წმ. ეფემიას სასწაული ქალკედონის კრებაზე", დასავლეთი კარის ტიმპანში მაცხოვრის ხელთუქმნელი ხატი, აღმოსავლეთი გვერდითა კარების ტიმპანებში მოციქულების პეტრესა და პავლეს, ჩრდილოეთისა და სამხრეთ კართა ტიმპანებში — მთავარანგელოზთა ნახევარფიგურები. ბიზანტიისაგან განსხვავებით ქართულ საეკლესიო მხატვრობაში საეკლესიო კრებათა გამოსახულებები არ გავრცელდა. გელათის გარდა ეს სცენები, ისევე როგორც წმ. ეფემიას სასწაული სხვაგან, არ დასტურდება. The wall of the catholicos' seat displays a damaged portrait of Bishop Anton Matsqvereli. The north pier next to it bears an image of an unknown ecclesiastic figure. ill. 80-90

The plain and emotional paintings which adorn St Marina's Chapel on the southwest belong to the so-called 'folk' trend, which prevailed in West Georgia in the 16th century. The selection of the representations (The Deesis, The Crucifixion, The Deposition, The Harrowing of the Hell) indicates that the chamber was adorned to serve as a burial place. These 'folk' murals must also have been a royal commission, which provides further evidence of the presence of social cohesion of medieval Georgian culture and society. The paintings on the lower layer at the junction of the north and west walls, showing images of royal family members (the names of the king's children Tinatin and Visi can be deciphered), must have been executed in the 14th-15th century. The murals, revealing the experience of Palaeologan art and the so-called 'folk' trend provide substantial evidence for the study of the interrelation of various artistic styles in medieval Georgia.

ill. 73-79

The wall paintings adorning the narthex, executed between 1125 and 1130, survive in fragments. The centre of the vault features the Ascension of the Cross by the Archangels, the vault and the upper registers of the walls display the seven ecumenical councils, the window has St Euphemia's Miracle at the Council of Chalcedon, the tympanum of the west door - the mandylion, the tympana of the east lateral doors - the Apostles Peter and Paul, and the tympana of the north and east doors - the half-figures of the archangels. Unlike the case in Byzantine art, scenes of ecumenical councils did not find fertile soil in Georgian ecclesiastical painting. Gelati is the only place where these scenes, as well as St Euphemia's Miracle, can be seen. The location of the ecumenical councils in the narthex and their iconographic peculiarities reveal the influence of the Byzantine tradition. However, this theme is represented together with the local iconographic theme (the Ascension of the Cross). The selection of the world ecumenical councils reflects the dispute between the Monophysites and Diophysites in the Caucasus at that time and the ecclesiastical councils convened by King Davit Aghmashenebeli between 1103 and 1123-1125, the latter of which marked the pronouncement of orthodoxy of the Georgian Church. The paintings highlight the Council of Chalcedon which denounced Monophysitism. This council is represented twice, among the councils and in St Euphemia's Miracle. Gelati Monastery, with its academy, took active part in the dispute between the Chalcedonic-Diophysites and anti-Chalcedonic-Monophysites. The monastery also kept a book of ecclesiastical regulations, translated by Arsen Iqaltoeli, with the decrees and acts of the ecclesiastical councils, which enhanced the knowledge of ecclesiastical councils. This fact is attested by the extended explanatory inscriptions in asomtavruli script accompanying the scenes. It is possible that miniatures were used as samples for creating paintings. These tectonic and monumental murals are





საეკლესიო კრებების ლოკალიზაცია (ნართექსი) და მათი იკონოგრაფიული თავისებურებები ბიზანტიურ ტრადიციას მისდევს. ამავე დროს ეს თემა ადგილობრივ იკონოგრაფიულ თემასთან (ჯვრის ამაღლება) ერთადაა წარმოდგენილი. საეკლესო კრებების შერჩევა დაკავშირებულია იმ ხანად კავკასიაში მიმდინარე მონოფიზიტებსა და დიოფიზიტებს შორის გამწვავებულ დავასთან და დავით აღმაშენებლის მიერ 1103 წელსა და 1123 — 1125 წლებს შორის მოწვეულ საეკლესიო კრებებთან — უკანასკნელზე საგანგებოდ აღიარეს ქართული ეკლესიის ორთოდოქსულობა. მოხატულობაში საგანგებოდაა აქცენტირებული ქალკედონის კრება, რომელზეც მონოფიზიტობა გაიკიცხა. ეს კრება ორჯერაა გამოსახული კრებათა შორისაც და კიდევ წმ. ეფემიას სასწაულის სახით. გელათის მონასტერი, მისი აკადემია აქტიურად მონაწილეობდა ქალკედონიტ-დიოფიზიტებსა და ანტიქალკედონიტ-მონოფიზიტებს შორის პოლემიკაში. აქ ინახებოდა არსენ იყალთოელის ნათარგმნი დიდი სკულის კანონიც საეკლესიო კრებათა დადგენილებებითა და აქტებით. ამან განსაზღვრა საეკლესიო კრებების ღრმა ცოდნა, რასაც სცენების თანმხლები ვრცელი განმარტებითი ასომთავრული წარწერებიც ადასტურებს. ნართექსის მოხატულობა გელათის მონასტრის ერთიანი შემოქმედების ნაყოფია. არ არის გამორიცხული, რომ მოხატულობის ნიმუშად მინიატბურებს იყენებდნენ. მოხატულობა ტექტონური, მონუმენტური ხასიათისაა. დამახასიათებელია წერის ხაზობრივი მანერა, რბილი შუქ-ჩრდილით მოდელირება, დახვეწილი კოლორიტი, გამოსახულებათა ინდივიდუალობა. თავისი სტილითა და ოსტატობის მაღალი დონით მოხატულობა ე.წ. "დედაქალაქურ" მხატვრულ ტრადიცებს იზიარებს და XII საუკუნის ქართული კედლის მხატვრობის ერთ-ერთი საუკეთესო ნიმუშია.

ნართექსის აღმოსავლეთ კედელზე კარის ორსავ მხარეს მეომართა ფიგურები XIV საუკუნეშია შესრულებული. ცენტრალური კარის ტიმპანის მოხატულობა (მათავარანგელოზთა შორის წარმოდგენილი ჩვილედი ღმრთისმშობელი) XVI ს-ის 20-იანი წლებით თარიღდება.

ნართექსის აღმოსაგლეთ კედელზე გამოსახული გელათელი კანდელაკის, დიმიტრის, პორტრეტი XVII ს-ით შუა ხანაში უნდა იყოს შესრულებული (აშკარაა გამოსახულების მსგავსება ჩრდილოდასავლეთი ეგვტერის ზაქარია ქვარიანისეულ მოხატულობასთან).

1650-იან წწ-ის ბოლოს მეფე ალექსანდრე III-ის მიერ ნართექსში სამარხოდ აგებული სალხინებლის საქმაოდ მდიდრულ მოხატულობაში სამხრეთ კედელზე გამოსახული ალექსანდრე მეფისა და დედოფალ ნესტან-დარეკანის სადღეისოდდაზიანებულ-სახეცვლილიპორტრეტები გამოირჩევა, გამოსახულებათა ხაზგასმით დიდი ზომითაც და უხვად შემკული სამოსის პომპეზურობითაც. მოხატულობის პროგრამა საკმაოდ დატვირთულია. ცალკემდგომ ფიგურათა

characterised by their linear manner of drawing, the use of soft shades for modelling, refined colour and the individuality of the representations. The style and high level of craftsmanship reveal the influence of the Georgian 'metropolitan' traditions and cause these murals to be ranked among the best samples of 12th century Georgian wall paintings.

The figures of the warriors, flanking the door in the east wall of the narthex, date from the 14th century. The paintings adorning the tympanum of the central door with The Virgin with Child Attended by the Archangels, are ascribed to the 1520s.

The portrait of the Gelati sacristan, Dimitri, on the east wall of the narthex, should be attributed to the mid-17th century as the mural reveals an obvious affinity with the paintings by Zakaria Kvariani, located in northwest chapel.

Among the rich paintings in the baldachin built by King Aleksandre III in the narthex as his commemorative chapel in the late 1650s the most outstanding are the damaged and altered portraits of King Alexandre and Queen Nestan-Darejan, located on the south wall. The figures are notable for their large size and pompous attire. The painting programme abounds in representations. Along with the separately standing figures, it features the extended composition of The Deesis in the dome, The Virgin Eleusa between the Apostles and the Amnos by the altar on the east wall, the scenes of the Virgin and the Annunciation of loakim and Ana on the outer face of the baldachin. The paintings are characterised by bright colouring and the refinement of execution of the small figures. The style in which the paintings are executed (unified treatment, alignment of the drawing), as well as highlighted presentation of the secular portraits, reflects the trend of the transition from the Middle Ages to modern times characteristic of Georgian culture of that period.

ill.50-62

The paintings in the southeast chapel, dating from the period between 1291 and 1292, survive in a damaged state. The programme is laconic: the altar apse has The Deesis, the half-figures of the Apostles and the Church Fathers; the vault displays the four prophets and a badly damaged portrait of a king (believed to be as Davit Narin or King Vakhtang II). The walls are adorned with the scenes of the Hospitality of Abraham, the figures of the Holy Warriors, the royal portrait of Davit Narin standing in front of the half-figure of the Saviour and a portrait of Davit Narin as a monk. An inscription furnishing both representations can be discerned: 'The King of Kings, son of Rusudan'. The lunette and the jamb of the door display the figures of the Holy Women accompanied by an inscription in asomtavruli script. The painting programme is of the eschatological type. The figures are interrelated so as to refer to the waiting for the Last Judgement and the hope of salvation. The murals are typical examples of developed Palaeologan art. The expressiveness of the figures, the exaggeration of the proportions and forms, the modelling with

900 80\, SOO GELAT

გარდა, გამოსახულია: გუმბათში — ვედრების გავრცობილი კომპოზიცია; აღმოსავლეთ კედელზე, ტრაპეზთან — ღმრთისმშობელი ელეუსა მოციქულებს შორის და მსხვერპლის თაყვანისცემა; სალხინებლის გარეთა პირზე — ღმრთისმშობლისა და იოაკიმესა და ანას ხარეზის სცენეზი. მოხატულობა ჟღერადი ფერადოვნებითა და მცირე ზომის გამოსახულებათა შესრულების სიფაქიზით იპურობს ყურადღებას. აღსანიშნავია შესრულებაშიაც (დამუშავების გამთლიანება, ნახატის შეკვრა-გასწორება) და საერო პორტრეტის ხაზგასმულ მნიშვნელოვანებაშიც გამჟღავნებული შუა საუკუნეებიდან ახალ დროზე გარდამავლობის ნიშნები, რაც იმდროინდელი ქართული კულტურის ზოგადი მახასიათებელია. სურ. 50-62

სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერის მოხატულობა (1291-1292) საკმაოდ დაზიანებულია. მისი პროგრამა ლაკონიურია: საკურთხევლის აფსიდში "ვედრება", მოციქულთა ნახევარფიგურები და ეკლესიის მამათა გამოსახულებები. კამარაზე — ოთხი წინასწარმეტყველი და ძალზე დაზიანებული მეფის პორტრეტი (იდენტიფიცირებულია როგორც დავით ნარინი, ან ვახტანგ II). კედლებზე "აბრაამის სტუმართმოყვარეობა", წმინდა მეომართა ფიგურები, მაცხოვრის ნახევარფიგურის წინაშე მდგომარე დავით ნარინის სამეფო პორტრეტი და დავით ნარინის სამონაზვნო პორტრეტი. ორივე გამოსახულებასთან იკითხება წარწერა: "მეფეთ მეფე დავით ძე რუსუდანისი." კარის ლბუნეტსა და წირთხლში წმინდა დედათა ფიგურები. გამოსახულებებს ახლავს ასომთავრული წარწერები. მოხატულობის პროგრამა ესქატოლოგიური ხასიათისაა. გამოსახულებათა ურთიერთმიმართებით განკითხვის დღის მოლოდინი და სულის შენდობისთვის ზრუნვაა გამოხატული. მოხატულობა ტიპიურად პალეოლოგოსური სტილის ძეგლია. დამახასითებელია გამოსახულებათა ექსპრესიულობა, პროპორციათა და ფორმათა უტრირება, მკვეთრი შუქ-ჩრდილით მოდელირება, მარაოსებრი გამოთეთრებები სახეზე, ცივი და კონტრასტული კოლორიტი, ფერადოვანი ლაქეზის თეთრათი ინტენსიური მოდელირება. მოხატულობა XIII საუკუნის ერთადერთი მკაფიოდ გამოხატული პალეოლოგოსური სტილის ქართული ძეგლია, რომელსაც პარალელები XIV საუკუნის პალეოლოგოსური მიმართულების ქართულ და ბ^ზანტიურ მხატვრობათა შორის მოეძებნება. ეგვტერის მომხატველი ოსტატები ბიზანტიური ნიმუშებით საზრდოობდნენ. დავით ნარინის ბაზანტიაში გავრცელებული ტრადიციით საფლავის ორმაგი პორტრეტის სახით გადმოცემაც ზიზანტიური ნიმუშების გამოყენებას მიუთითებს. სავსებით კანონზომიერია პალეოლოგოსური მიმართულების მოხატულობის გაჩენა გელათში, რომელიც ყოველთვის ბიზანტიურ კულტურულ ტრადიციებზე იყო ორიენტირებული. მოხატულობის დამკვეთი დავით ნარინია, რომელსაც პოლიტიკურის გარდა პირადი ურთიერთობებიც აკავშირებდა იმპერიასთან (დავით ნარინის მეუღლე მიხეილ VIII პალეოლოგოსის ან მისი

sharp shades, fan-like highlights on the face, cold and contrasting colours, intensive modelling with coloured spots of white are characteristic. The paintings are the only obvious samples of the Palaeologan art from the 13th-century which find parallels with Georgian and Byzantine Paleologan works of the 14th century. The painters of the chapel were inspired by Byzantine murals. The representation of Davit Narin in a double funeral portrait is also reflective of Byzantine influence. The appearance of Palaeologan paintings in Gelati can be easily explained by the orientation of the latter on Byzantine cultural traditions. The murals were commissioned by Davit Narin, who apart from political contacts, also forged personal relations with the Empire (the wife of Davit Narin was the daughter of Michael VIII of Palaeologos or his brother John Palaeologos. In the 13th century, the chapel was a burial place of Davit Narin and his family.

Fragments of the original murals can be discerned among the damaged sections of the paintings contemporary of Davit Narin (the altar apse, the west wall and the vault).

ill. 63-69

The porch preserves the fragments of the large composition of the Last Judgement, some parts of which are most likely contemporary with the paintings in the southeast chapel (13th century). In the late 14th century, under King Bagrat V (1360-1393), the paintings were retouched. The north wall displays King Bagrat in supplication before the Virgin. The donation is accompanied by a fairly large inscription 'God glorify the King of Kings Bagrat in both lives'. The portrait survives in a badly damaged state. It appears to have been repainted later. The iconographic programme of the paintings reflects the function of the porch as a burial chapel of Bagrat V.

ill. 70-72

The west wall of the porch, adorned with the half-figures of the Holy Martyrs, date from the 16th century.

The paintings adorning the north porch, the commemorative inscription of which can be seen on the top of the door leading from the porch to the church were presumably executed between 1578 and 1583, by the order of Bishop Anton Matsqvereli. The paintings cover the scenes from the life of St John the Baptist and the miracle of The Feeding of the Five Thousand by Christ. King Giorgi II and Queen Tamar used to be portrayed by the door leading to the northeast chapel. The portraits have been removed from the walls and are kept in the monastery. The 'academic' execution of these paintings is remarkable for its treatment of colour using a pattern with green as a dominant colour. The murals were most probably executed by a Greek master. His nationality seems likely to be evidenced by the abundance fo the Greek inscriptions (the same is not the case with other murals in Gelati, although, Greek texts can be found in the naos and narthex, as well as in the south-east and north-east chapels and the chuurch of St. George).



ძმის იოანე პალეოლოგოსის ასული იყო). XIII საუკუნეში ეგვტერი დავით ნარინისა და მისი ოჯახის წევრთა საძვალე იყო.

დავით ნარინის დროინდელი მოხატულობის დაზიანებულ ადგილებში (საკურთხევლის აფსიდი, დასავლეთი კედელი, კამარა) პირვანდელი ფერწერის (XII ს.) ფრაგმენტები იკითხება.

სამხრეთ კარიბჭეში შემორჩენილია "განკითხვის დღის" დიდი კომპოზიციიის ფრაგმენტები, რომლის ცალკეული ნაწილები Dსამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერის მოხატულობის თანადროული (XIII ს. ბოლო) უნდა იყოს. XIV სუკუნის მიწურულს, ბაგრატ V-ის ზეობაში (1360-1393 წწ.) ეს მოხატულობა ნაწილობრივ გადაწერეს. ამავე პერიოდშია შესრულებული ჩრდილოეთ კედელზე წარმოდგენილია ღმრთისმშობლის წინაშე მავედრებელი ბაგრატ V, რომელიც დედა ღვთისას შეწირულობის აქტს გადასცემს. შეწირულობის საკმაოდ გრცელი ტექსტი იქვე კედელზეა გადმოცემული. მეფის პორტრეტს ახლავს წარწერა: "ადიდენ ღმერთმან ორთავე შინა ცხოვრებასა მეფეთა მეფე ბაგრატ". პორტრეტი ძლიერ დაზიანებულია. მოგვიანებით იგი საკმაოდ უხეშადაა განახლებული. სავარაუდოდ ბაგრატ V ამ კარიბჭეშია დაკრძალული. მოხატულობის იკონოგრაფიული პროგრამაც სავსებით პასუხობს კარიბჭის, როგორც საძვალის ფუნქციას. სურ. 70-72

კარიბჭის დასავლეთ კედელზე წმინდა მოწამეთა ნახევარფიგურები XVI საუკუნით თარიღდება.

სამხრეთ-დასავლეთი, წმ. მარინეს ეგვტერის სადა და ემოციური მხატვრობა XVI საუკუნის საქართველოში გავრცელებული ე. წ. ხალხური ნაკადის ძირითადი ნიშნებით ხასიათდება. სბუჟეტური გამოსახულებების შერჩევა (ვედრება, *ჯ*ვარცმა, გარდამოხსნა, *ჯ*ოჯოხეთის წარმოტყვევნა) ცხადყოფს, რომ სათავსი საძვალედ იყო შემკული. ეს ხალხური მოხატულობა, უთუოდ, ჩრდილოეთ კედელზე წარმოდგენილი სამეფო ოჯახის დაკვეთით არის შესრულებული, რაც კიდევ ერთხელ მიუთითებს გვიანი შუა საუკუნეების ქართული კულტურისა და საზოგადოების სოციალურ მთლიანობას. ჩრდილოეთ და დასავლეთ კედელთა შესაყარზე შემორჩენილი ქვედა ფენის მხატვრობა სამეფო ოგახის გამოსახულებით (იკითხება მეფისწულთა სახელები: თინათინი და ვისი), სავარაუდოდ, XIV-XV ს-ში უნდა იყოს შესრულებული. მოხატულობა, სტილში გამჟღავნებული პალეოლოგოსური მხატვრობის გამოცდილებით და ე. წ. ხალხური ნაკადის ნიშნებით, ძალზე საგულისხმოა საქართველოში შუა საუკუნეების მხატვრობის სტილური ნაკადების (ე. წ. პროფესიული და ხალხური) მიმართების ისტორიისათვის.

სურ. 73**-**79

ჩრდილოეთი კარიბჭის მხატვრობა სავარაუდოდ 1578-1583 წწ-ში, ეპისკოპოს ანტონი მაწყვერელის დაკვეთით არის შესრულებული (მოსახსენიებელი წარწერა კარიბჭიდან ტაძარში The lower layer paintings on the door of the chapel contain an unusual representation of the crowning of King Bagrat III. The 'historical' symbolism of this scene points to the penetration of the features of modern times into the medieval Georgian culture of the 16th century. The heavenly Jerusalem presented in the scene might be perceived as a symbol implying the rescue of Golgotha Church at Jerusalem by Bagrat. Depicted to conjure up the image of Bagrat's Cathedral, it definitely reminds the viewer of Gelati being another Jerusalem and of King Bagrat III, the 'second builder' of Gelati.

Murals in the Saviour's Chapel, in the northeast, were commissioned by the Imeretian King Giorgi III (1604-1639) as an adornment of his family and ancestral burial place. Represented are: Giorgi III (mentioned as a 'painter' of the chapel in the contemporary inscription), his wife Tamar and their descendants Alexander, Bagrat, Khvaramze and Mamia in the south; the parents of Giorgi III, Constantine (son of Bagrat III) and Elene, and his brother Prince Svimon (Genateli) in the north; the portrait of King Rostom, brother of Giorgi III, in the west. The chancel of the chapel has a representation of the Deesis, while the compositions of the naos feature the Great Feasts. The paintings are remarkable for their bright colours and decorativeness. The Great Feasts follow the style of Athonian-Cretan samples, but they appear to be plainer and flatter as was traditional for Georgian art. Separately represented images show novel integrity of the lesser detailed form.

The openwork iconostasis in the chapel, with only a part of the icons preserved (The Passions, Doubting Thomas, The Harrowing of the Hell, The Last Judgement, The Holy Warriors) must have been produced in Gelati as some of the representations were obviously made in imitation of paintings adorning the church wall. The icons, as well as the templon featuring the Great Feasts, in the northwest chapel, are thought to be related to the calligraphic and painting school established in Gelati in the late 18th century by the famous ecclesiastic figure Zakaria Gabashvili. The iconostasis and the templon remain among the most significant examples of Georgian art, reflecting the transition from the Middle Ages to modern times, and indicating the strength of medieval Georgian traditions and the unity of ecclesiastic and secular arts. Some of the representations reveal the influence of European engravings. These works also show an affinity with 17th and 18th century Georgian miniatures, as well as icon paintings and woodcarvings.

ill. 84-90

The scene of The Deesis preserved on the tympanum of the door leading from the northwest porch to the church must be from the 1520s.

The paintings in St Marina's Chapel in the northwest were commissioned by Bishop Zakaria Kvariani between 1639 and 1657. The compositions mainly depict the Great Feasts. The most outstanding are the representations of Christ The High Priest and the Vision of St Nicholas in the sanctuary, and the Trinity of the Old Tes-

900 80ლათი GELATI

შესასვლელი კარის თავზეა მოთავსებული). მოხატულობის სჲუჟეტური გამოსახულებები წმ. იოანე ნათლისმცემლის ცხოვრებისა და მაცხოვრის მიერ პურთა გამრავლების სასწაულის სცენებს მოიცავს. ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერის შესასვლელ კართან იმერეთის მეფე გიორგი II-ისა და დედოფალ თამარის პორტრეტები იყო გამოსახული (ჩამოხსწილი პორტრეტები მონასტერში ინახება). პოსტბიზანტიური ყაიდის "აკადემიური" მხატვრობის შესრულება კოლორისტული გადაწყვეტით იქცევს ყურადღებას (ფერადოვანი რიტმი მწვანის დომინირებაზეა აგებული). მოხატულობა, სავარაუდოდ, ბერძენი ოსტატის ნახელავი უნდა იყოს. მის ქართულთან წარმომავლობაზე, შესაძლოა, მიგვითითებს, თუმცა სხვა გელათურ მოხატულობებში ზედაწერილების ენა (ბერძნულს ვნახავთ ღმრთისმშობლის ტაძრის მთავარ სივრცეშიც, მაგ., საკურთხეველში, სამხრეთ-აღმოსავლეთ და ჩრდილო-აღმოსავლეთ ეკვდერებშიც, წმ. გიორგის ეკლესიაშიც) მხატვრის წარმომავლობაზე ვერაფერს გვეტყვის.

მხატვრობის ქვედა ფენაზე ეგვტერის კართან ბაგრატ III-ის მეფედკურთხევის უჩვეული იკონოგრაფიის სცენაა წარმოდგენილი. მისი "ისტორიული" სიმბოლიკა XVI ს-ის ქართულ შუასაუკუნოვან კულტურაში ახალი დროის ნიშნების 
შეუონვის დასტურია. სცენაში გამოსახული 
ზეციური იერუსალიმი შესაძლოა ბაგრატის 
მიერ იერუსალიმის გოლგოთის ტაძრის გამოხსნას მიუთითებდეს, ზეციური იერუსალიმის გამოსახულებაში აშკარად საცნობი გელათის ტაძარი 
გელათის მეორე იერუსალიმობასაც ახსენებს მხილველს და მეფე ბაგრატ III-ის "მეორე აღმაშენებლობასაც".

ტაძრის ჩრდილო-აღმოსავლეთი, მაცხოვრის ეგვტერი იმერეთის მეფის, გიორგი III-ის (1604-1639) დაკვეთით მოიხატა როგორც მისი ოჯახის საძვალე. სამხრეთით გამოსახულნი არიან: გიორგი III (თანდართულ წარწერაში იგი ეგვტერის მომხატველად იხსენიება), მისი მეუღლე თამარ, შვილები ალექსანდრე, ბაგრატ, ხვარამზე და მამია; ჩრდილოეთით — გიორგი III-ის მშობლები კონსტანტინე (ბაგრატ III-ის ძე) და ელენე, და ძმა ბატონიშვილი სვიმონი (გენათელი); დასავლეთით მისივე ძმის, მეფე როსტომის პორტრეტია. ეგვტერის საკურთხეველში ვედრების გამოსახულებაა, დარბაზის სჲუჟეტური კომპოზიციები კი საუფლო დღესასწაულებს წარმოადგენს. მოხატულობა ჟღერადი ფერადოვნებითა და დეკორატიულობით გამოირჩევა. საუფლო სცენებისათვის XVI ს-ის ათონურ-კრეტული ნიმუშეზია გამოყენებული, რომლებიც ქართული მხატვრობისთვის ტრადიციულად არის გასადავებულ-გასიბრტყოვნებული. აღსანიშნავია ცალკემდგომ გამოსახულებებში გამჟღავნებული ახლებურად გამთლიანების ნიშნები.

ეგვტერის ხის ჭვირული იკონოსტასი, რომლის

tament on the west wall of the naos. Among the saints, the figure of St Nino can also be seen. The portrait of the bishop himself is shown on the north wall, by the apse. The style of the painting points to the penetration of the so-called 'vernacular' elements in the professional painting of the 17th century. 'Swollen' forms of the figures and the use of a pink hue in the treatment of the body attests to the emergence of the traits of new realism. The paintings adorning the chancel are contemporary with the chapel, while the templon, as well as the iconostasis in the northeast chapel, were most probably made in Gelati in the 1770s.

The south arch preserves badly damaged paintings in the lower layer with the images of the Holy Women, which date from the 13th century. ill. 91-93



The church was a burial place of the royal family of the Bagrationis, Western Georgian catholicoses and Gelati bishops. According to written sources, apart from the grave of Davit Aghmashenebeli, it also contained the graves of the following Georgian monarchs: Demetre I (1125-1156), Giorgi III (1156-1184), Tamar (1184-1213), Giorgi IV Lasha (1213-1223), Rusudan (1223-1245), Vakhtang II (1289-1293), Davit IX (1346-1360), and Bagrat VI (1463-1478). Several kings of Imereti were also buried here, including Alexandre II (1484-1510), Giorgi II (1565-1585), Bagrat IV (1660-1681). Unfortunately, all these graves are lost. The graves of Rostom I (1590-1604), Giorgi III (1604-1639) and Giorgi VI (1703-1713, †1720), all kings of Imereti, are to be found in the Chapel of the Saviour. Davit VI Narin (1245-1293) was buried in the Chapel of St Andrew the First-Called. Nearby are the graves of the king of Imereti, Alexandre V (1722-1752) and of his wife Mariam (†1742). The narthex shelters the graves of the king of Imereti, Alexandre III (1639-1659), his wife Nestan-Darejan (†1668), archimandrites Svimon Tsulukidze (†1852) and Serapion Akhvlediani (†1911). The chamber next to the narthex houses the grave of Bishop Gedeon Lortkipanidze (†1623), while the grave of Catholicos Zakaria (Kvariani, 1657-1660) can be seen in the north porch. The church itself contains the graves of the Imeretian kings Solo-



ხატთაგან მხოლოდ ნაწილია შემორჩენილი (მაცხოვრის ვნებები, თომას ურწმუნოება, ჯო**ჯოხეთის წარმოტყვევნა, განკითხვის დღე, წმ.** მეომრები), უთუოდ, გელათშია შესრულებული (ცალკეულ გამოსახულებებში აშკარად ჩანს ნიმუშად ტაძრის მხატვრობის გამოყენება). ხატები, ისევე, როგორც ჩრდილო-დასავლეთი ეგვტერის ტემპლონი (გამოსახულია საუფლო დღესასწაულები), 1770-იან წწ-დან მონასტერში დამკვიდრებული ცნობილი საეკლესიო მოღვაწის, ზაქარია გაბაშვილის მიერ შექმნილ კალიგრაფიულ და სამხატვრო სკოლას უნდა უკავშირდეზოდეს. იკონოსტასი და ტემპლონი შუა საუკუნეებიდან ახალ დროზე გარდამავალი ხანის ქართული ხელოვნების მნიშვნელოვანი ნიმუშებია, რომლებიც ქართული შუასაუკუნოვანი ტრადიციების სიმუარესაც ცხადყოფს და საეკლესიო და საერო ხელოვნების მთლიანობასაც, ცალკეული გამოსახულებებისათვის აშკარაა ევროპული გრავბურებით ხელმძღვანელობა. აღსანიშნავია თვალსაჩინო კავშირი XVII-XVIII სს-ის ქართულ მინიატბურებთან, ხატწერასა და ხეზეკვეთილობასთან.

სურ. 84-90

ჩრდილო-დასავლეთი კარიბჭიდან ტაძარში შესასვლელი კარის ტიმპანში შემორჩენილი ვე-დრების გამოსახულება 1520-იან წწ-ში უნდა იყოს შესრულებული.

ჩრდილო-დასავლეთი, წმ. მარინეს ეგვტერი ზაქარია ქვარიანის ნეზით არის მოხატული, მისი ეპისკოპოსობისას, 1639-1657 წწ-ში. მოხატულობის სბუჟეტური კომპოზიციები, ძირითადად, საუფლო დღესასწაულებს მოიცავს. აღსანიშნავია საკურთხეველში წარმოდგენილი ქრისტე მღვდელმთავარი და წმ. ნიკოლოზის ხილვა, და დარბაზის დასავლეთ კედელზე გამოსახული ძველი აღთქმის სამება, წმინდანთა შორის წმ. ნინოს ფიგურაცაა. თავად ეპისკოპოსის პორტრეტი ჩრდილოეთ კედელზე, აფსიდთან არის გამოსახული. მოხატულობის სტილი XVII ს-ის პროფესიულ მხატვრობაში ე. წ. ხალხური ელემენტების შესვლის მაგალითია, ფიგურათა "დაბერილი" ფორმები და სხეულის დამუშავებაში ვარდისფერი ტონის გამოყენება ახლებური კონკრეტულობის ნიშნების გაჩენასაც ცხადყოფს. კანკელის მოხატულობა ეგვტერის თანადროულია, ტემპლონი, ისევე, როგორც ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერის იკონოსტასი, 1770-იან წწ-ში უნდა იყოს გელათშივე შესრულებული. სამხრეთით თაღში შემორჩენილი ქვედა ფენის ძლიერ დაზიანებული მხატვრობა წმ. დედათა გამოსახულებებით XIII ს-ით თარიღდება.

სურ. 91-93

ტაძარში გაგრატიონთა სამეფო ოგახის, დასავლეთ საქართველოს კათალიკოსეგისა და გენათელი ეპისკოპოსეგის საძვალეს წარმოადგენდა. წერილოგით წუაროთა ცნოგეგით აქ, გარდა დავით აღმაშენეგლისა, განისვენეგენ გაერთიანეგული საქართველოს მეფეეგი დემეტრე I (1125-1156), გიორგი III (1156-1184), თამარი (1184-1213), გიორmon I (1752-1784) and Solomon II (1789-1810, †1815), whose remains were transferred from Trabzon in 1990, and Bishop St Gabriel (Kikodze, †1896).

CHURCH OF ST GEORGE

Over the years, the main church of Gelati extended to incorporate new buildings. In the first half of the 13th century, the Church of St George was erected to its east. The architecture of this church is a smaller copy of the main church, though it shows some departures from the original, such as more elevated proportions, which affiliates it with the typical samples of Georgian architecture of the 12th and 13th centuries. Unlike the main church, it has no gallery, while the dome rests on two round monolithic columns. The three-arched porch to the west is almost of the same date. The church façade is characterised by more lavish adornment – although only the altar apse is embellished with an arcade. The west and southwest windows, as well as some other details, are ornamented. The Church of St George was damaged during the 1510 invasion by the Turks but was renovated by King Bagrat III. The small chapels arranged at the south and north edges of the porch are of a later period. A painted sculpture of St George can be seen in a niche on the west façade of the porch which, according to the inscription, was carved by the priest Ioanne Bakhtadze (†850), whose grave survives in the churchyard, towards the northwest corner of the church.

Originally, St George's was built as a 'Queen's' church, which was most likely a praying chapel or a burial place of the queens of Georgia and later those of Imereti. Under Catholicos Evdemon Chkhetidze (557-1578), after the transfer of the see of the Bitchvinta Catholicos to Gelati, the church became a cathedral. King Bagrat III (1510-1565), his wife Queen Elene, and Catholicos Evdemon Chkhetidze (1557-1578) were buried in the Church of St George. The exact location of the graves remains unknown.

ill. 167-175

The walls of the church were painted in 1565/69-1583 by order of the Catholicos Evdemon I Chkhetidze and King Giorgi II. The painting programme highlights the importance of the church as a cathedral and royal burial place: the dome is taken up by the theme of the Glory of Christ; the conch depicts the Nikopeia-type Virgin flanked by the apostles Peter and Paul; the apse and the chancel bay feature the themes of the eucharistic sacrifice and the resurrection (The Three Children among the Prophets, The Harrowing of Hell, The Myrrhbearing Women at Christ's Tomb, the Amons). Along with the extended cycle of the Great Feasts, scenes from the life of St George are also displayed. Among the figures of the prophets and saints, the Georgian martyrs Davit and Constantine can be observed. The lower register of the paintings is almost fully dedicated to secular portraits: King Giorgi II, Queen Tamar and Prince Alexanგი IV ლაშა (1213-1223), რუსუდანი (1223-1245), ვახტანგ II (1289-1293), დავით IX (1346-1360), ბაგრატ VI (1463-1478); იმერეთის მეფეები ალექსანდრე II (1484-1510), გიორგი II (1565-1585), ბაგრატ IV (1660-1681), მაგრამ მათი საფლავეზი დაკარგულია. მთავარი ტაძრის მაცხოვრის ეგვტერში დაკრძალულნი არიან იმერეთის მეფეები როსტომ I (1590-1604), გიორგი III (1604--1639) და გიორგი VI (1703-1713, 1720). წმ. ანდრია პირველწოდებულის ეგვტერში დაიკრძალა დავით VI ნარინი (1245-1293). აქვეა იმერეთის მეფის ალექსანდრე V-სა (1721-1752) და მისი მეუღლის დედოფალ მარიამის ("1742) საფლავები. ტაძრის ნართექსში დაკრძალულნი არიან იმერეთის მეფე ალექსანდრე III (1639-1659), მისი მეუღლე დედოფალი ნესტან-დარეჯანი (ѱ1668), არქიმანდრიტები სვიმონი (წულუკიძე, ა1852) და სერაპიონი (ახვლედიანი, აქ1911), ნართექსის ჩრდილოეთიდან მიმდებარე სათავსში — ეპისკოპოსი გედეონი (ლორთქიფანიძე, ა1623), ჩრდილოეთის კარიბჭეში კათალიკოსი ზაქარია (ქვარიანი, 1657-1660). შიგ ტაძარში არის იმერეთის მეფეების სოლომონ Iსა (1752-1784) და სოლომონ II-ს (1789-1810, <sub>||</sub>1815, გადმოასვენეს ტრაბზონიდან 1990 წ.) და ეპისკოპოს გაგრიელის (ქიქოძე, 🖟 1896) საფლავეგი.

**6306953006300854560** 

დროთა განმავლობაში გელათის მთავარ ტაძარს რამდენიმე შენობა დაემატა. XIII საუკუნის პირველ ნახევარში მის აღმოსავლეთით აშენდა წმ. გიორგის ეკლესია. მისი არქიტექტურა შემცირებული ზომით იმეორებს მთავარი ტაძრისას, ოღონდ უფრო შემაღლებული პროპორციებით, რითაც ის უფრო ახლოსაა XII—XIII საუკუნეების ქართულ არქიტექტურაში მიღებულ ნორმებთან. ტაძრისგან განსხვავებით, აქ არ არის პატრონიკე, ხოლო გუმბათი რვაწახნაგა მონოლითურ ბურჯებს ეყრდნობა. დაახლოებით თანადროულია ეკლესიის დასავლეთი სამთაღიანი კარიბჭე. ამას გარდა, აქ მეტია საფასადო სამკაულიც თუ თაღნარი მხოლოდ საკურთხევლის აფსიდს სამაგიეროდ მოჩუქურთმებულია დაუყვება, დასავლეთისა და სამხრეთ დასავლეთის სარკმლები, ზოგი სხვა დეტალიც. წმ. გიორგის ეკლესია დაზიანდა 1510 წელს, როცა გელათი გადაწვეს შემოსეულმა თურქებმა. შენობა ბაგრატ III-მ შეაკეთა. კარიბჭის სამხრეთ და ჩრდილოეთ კიდეებში მოწყობილი პატარა ეგვტერები კიდევ უფრო გვიანდელი ხანისაა. კარიბჭის დასავლეთ ფასადზე ნიშაში ჩადგმულია წმ. გიორგის პატარა შეღებილი ქანდაკება, რომელიც, წარწერის მიხედვით, დაუკვეთავს მღვდელ იოანე ბახტაძეს ("1850). მისი საფლავი იქვეა, ეზოში, ეკლესიის ჩრდილოდასავლეთ კუთხესთან.

თავიდან წმ. გიორგის ეკლესია "სადედოფლო" იყო, ე. ი. საქართველოს (მოგვიანებით — იმერეთის) დედოფალთა სალოცავს ან, იქნებ განსას-ვენებელს წარმოადგენდა. კათალიკოს ევდემო-

dre in the north arm; Catholicos Evdemon I, King Bagrat III and Queen Elene in the south arm; Constantine and Teimuraz, sons of King Bagrat III, in the area between the southwest and northwest arms. The paintings make lavish use of ornamental motifs.

ill 176-194

The high level of professionalism affiliates these paintings with the best samples of oriental Christendom and of Mount Athos. They are characterised by signs of Post-Byzantine style and essentially rely on late Palaeologan art. Meanwhile, the relatively laconic representation and tectonic compositional structure are indicative of local traditions. The paintings reveal a certain similarity with contemporary paintings in the churches at Akhali Shuamta, Matani, Alvani and Nekresi, commissioned by Levan, King of Kakhetians (East Georgia), and the adornment of the main church executed by order of Giorgi II.

ill. 176-194

The badly damaged murals in the southwest chapel featuring The Ascension, images of the saints and an unknown donor, date from the first half of the 13th century.

CHURCH OF ST NIKOLAS

The Church of St Nicholas, standing 10 metres to the west of the main church, dates from the late 13th century. The church is two-storeyed, which makes it different from the majority of Georgian churches. All four walls of the lower level consist of arches, supported by corner piers. For this reason, the building, in old records, is referred to as a "four-columned church". Tall single arches intersect the latitudinal walls and double arches. the longitudinal walls. In the middle, each of them rests on a smaller, cruciform pier. The upper floor is a small domed church. Although based on a cruciform plan, the church has very short cross-arms. Only the altar apse, adorned with a blind arcade, projects sharply forming a pentagon from the outside. The windows are furnished with neatly profiled frames, and the arms have tiny flat arched between them, the latter presumably being the most original plastic adornment of the church. Originally, the church must have been accessed through a wooden staircase. A stone stairway leading to the north seems to be of a later date.

ill. 199-200

In the 16th century, the Church of St Nicholas was granted to the Ksani Eristavis. In 1650, when Russian ambassadors arrived in Gelati, the church had already been neglected. In 1770, it was restored by Catholicos loseb and later, in 1787, by Metropolitan Ekvtime. ill. 199-200





ნის (ჩხეტიძე, 1557-1578) დროს კათალიკოსის კათედრის ზიჭვინტიდან გელათში გადმოტანის შემდეგ, ეკლესია საკათალიკოსო გახდა. სურ. 167-175

ეკლესიის მოხატულობა 1565/69-1583 წწ-შია შესრულებული კათალიკოს ევდემონ I ჩხეტიძისა და მეფე გიორგი II-ის თაოსნობით. მხატვრობის პროგრამა ტაძრის, როგორც საკათალიკოსო საყდრისა და სამეფო საძვალის მნიშვნელობას უსვამს ხაზს: გუმბათი ქრისტეს დიდების თემას ეთმობა; საკურთხევლის კონქში გამოსახულია ღმრთისმშობელი ნიკოპეა პეტრე და პავლე მოციქულებს შორის; აფსიდსა და ბემაში ევქარისტიული მსხვერპლისა და აღდგომის თემებია წარმოჩენილი (სამი ყრმა წინასწარმეტყველებს შორის, კოკოხეთის წარმოტყვევნა, მენელსაცხებლე დედანი მაცხოვრის საფლავთან, მსხვერპლის თაუვანისცემა). ტაძრის სივრცეში საუფლო დღესასწაულთა გავრცობილ ციკლთან ერთად წმ. გიორგის ცხოვრების სცენებია გამოსახული; წინასწარმეტყველთა და წმინდანთა ფიგურებს შორის ქართველი წმინდანების — მოწამეთა დავითისა და კონსტანტინეს გამოსახულებებიც არის. მხატვრობის ქვედა რეგისტრი, თითქმის მთლიანად, საერო პორტრეტებს ეთმობა. გამოსახულნი არიან: ჩრდილოეთ მკლავში მეფე გიორგი II, დედოფალი თამარი და უფლისწული ალექსანდრე; სამხრეთ მკლავში — კათალიკოსი ევდემონ I, მეფე ბაგრატ III და დედოფალი ელენე; სამხრეთ-დასავლეთ და ჩრდილო-დასავლეთ მკლავთაშორის არეებში — ბაგრატის III-ის ძები, კონსტანტინე და თეიმურაზი. მხატვრობაში უbვად არის გამოყენებული მრავალფეროვანი ორნამენტული მოტივები.

შესრულების მაღალპროფესიულობით მოხატულობა ქრისტიანული აღმოსავლეთისა და ათონის მთის გამორჩეულ ნიმუშებთან ამჟღავნებს სიახლოვეს. იგი პოსტბიზანტიური სტილის ძირითად ნიშნებს ატარებს და, არსებითად, გვიანპალეოლოგოსურ ხელოვნებას ეფუძნება. ამავე დროს, მისი პროგრამის შედარებითი ლაკონიურობა და კომპოზიციური აგების ტექტონიკურობა ადგილობრივ ტრადიციებს ეხმიანება. მხატვრობა შესრულების თავისებურებებით გარკვეულ მსგავსებას ამჟღავნებს ლევან კახთა მეფის დაკვეთით შესრულებულ, თანადროულ მოხატულობებთან (ახალი შუამთა, მატანი, ალვანი, ნეკრესი) და მთავარი ტაძრის გიორგი II-ისეულ შემკულობასთან.

სურ. 176-194

ეკლესიის სამხრეთ-დასავლეთ ეგვტერში შემორჩენილი ძლიერ დაზიანებული მხატვრობა (ამაღლების სცენა, ცალკეულ წმინდანთა და უცნობი ქტიტორის გამოსახულებები) XIII საუკუნის პირველი ნახევრით თარიღდება.

წმ. გიორგის ეკლესიაში დაიკრძალნენ იმერეთის მეფე ბაგრატ III (1510-1565), მისი მეუღლე დედოფალი ელენე და კათალიკოსი ევდემონი (ჩხეტიძე, 1557-1578. საფლავების ზუსტი ადგილმდებარეობა უცნობია).

A pool and a spring to the northwest of the main church, dating from the time of the foundation of the monastery, receives water from outside the monastery. The pool was covered with a square planned structure, open through arches on three sides. The building was altered in the second half of the 13th century to accommodate a bell-tower above it. This is one of the oldest bell-towers in Georgia, though structures of similar type and appearance, dating from the middle of the same century, can be observed in other places. A stone stairway leading to the upper floors was made in the wall. The first floor, above the spring, shelters a low, vaulted room with a fireplace and two windows. Imeretian kings sometimes used this room as a prison. For example, in 1546, King Bagrat III imprisoned Levan Dadiani, a ruler of Samegrelo, here. In the last years of his life, Catholicos Ioseb (1769-1776) enclosed himself in this room as a protest against his brother, King Solomon I, who arrested the noble, Rostom Eristavi, in breach of an earlier promise. The second floor is occupied by a tall, round arched octagonal belfry.

ill. 201-203



## ACADEMY

The Gelati churches and bell-tower, being the main structures of the monastery, create the effect of an integrated architectural ensemble due to their highly artistic arrangement and co-ordinated ornamentation of sand-coloured stonework, blind arches on the façades, and protruding apses. A large, oblong hall of rectangular plan, standing to the west of the Church of St Nicholas which, according to established opinion, sheltered Gelati Academy, fits well into this ensemble. The structure therefore dates back to the year of the foundation of the monastery and the academy. The hall is built of roughly cut stone. The west wall, which rises from the edge of a cliff, is pierced with eight large, arched windows, three of which are hidden by buttresses added

- XIII საუკუნის ბოლოს მთავარი ტაძრიდან 10-იოდე მ-ით დასავლეთით აშენდა წმ. ნიკოლოზის ეკლესია. ის ორსართულიანია, რაც საქართველოში საკმაოდ იშვიათია. მისი ქვედა სართული ოთხმხრივ გახსნილია თაღებით, რომლებიც კუთხის ბურჯებს ეყრდნობა. ამის გამო ძველ საბუთებში ეკლესიას "ოთხსვეტოვან საყდარს" უწოდებენ. განივ კედლებზე თითო მაღალი თაღია, გრძივ კედლებზე ორ-ორი, ბევრად უფრო დაბალი. შუაში ისინი დამატებით თითო უფრო მცირე, ჯვრისებრი გეგმის ბურჯს ეფუძნება. ზედა სართულს შეადგენს პატარა გუმბათიანი ეკლესია. მას ჯვრული აგებულება აქვს, მაგრამ მკლავები ძალიან მოკლეა, მკვეთრად არის გამოშვერილი მხოლოდ საკურთხევლის აფსიდი, რომელსაც გარედან ხუთწახნაგა ფორმა აქვს და დეკორატიული თაღნარი ამკობს. სარკმლების ფაქიზად პროფილირებული საპირეები ევლება, მკლავებს შორის კი მომცრო, ზედაპირშეღრმავებული ჩანართებია — ალბათ, ტაძრის მშენებლის ყველაზე ორიგინალური პლასტიკური მონაფიქრი. თავიდან ეკლესიაში, როგორც ჩანს, ხის კიბით ადიოდნენ. ქვის კიბე ჩრდილოეთი მხრიდან მოგვიანებით არის მიშენებული.

XVI საუკუნეში წმ. ნიკოლოზის ეკლესია ქსნის ერისთავებს ებოძა. 1650 წელს, როცა გელათში რუსი ელჩები ჩავიდნენ, ეკლესია მიტოვებული იყო. ის 1770 წლის ახლოს აღადგინა იოსებ კათალიკოსმა და შემდეგ კიდევ ერთხელ 1787 წელს— ექვთიმე მიტროპოლიტმა.

სურ. 199-200

ᲡᲐᲛᲠᲔᲙᲚᲝ

მთავარი ტაძრის ჩრდილო-დასავლეთით მონასტრის დაარსების დროიდან არსებობდა აუზი და წყარო, რომელიც მონასტრის გარედან გამოყვანილი წყლით მარაგდეზოდა. ის გადახურული იყო სამ მხარეს თაღებით გახსწილი კვადრატული გეგმის ნაგებობით. XIII საუკუნის მეორე ნახევარში ეს ნაგეგოგა გადაკეთდა და მასზე სამრეკლო დაშენდა — ჩვენს ქვეყანაში ერთი უძველესთაგანი, თუმც იმ ტიპისა და ზოგადი იერის, როგორსაც თავიდან, იმავ XIII საუკუნის შუა ხნიდან სხვაგანაც ვხედავთ. ჩრდილოეთი კედლის სისქეში მოეწყო ზედა სართულებზე ასასვლელი ქვის კიზე. წყაროს ზემოთ, მეორე სართულზე კამარით გადახურული დაბალი ოთახია ბუხრითა და ორი მცირე სარკმლით. იმერეთის მეფეები ამ ოთახს ზოგჯერ საპყრობილედ იყენებდნენ — 1546 წელს აქ გამოამწყვდია ბაგრატ III-მ დატყვევებული ლევან დადიანი. ამ ოთახში გამოიკეტა სიცოცხლის ბოლო წლებში იოსებ კათალიკოსი (1769-1776) მას შემდეგ, რაც მისმა ძმამ მეფე სოლომონ I-მა ფიცი გატეხა და შეიპყრო იოსების მიერ შემორიგებული განდგომილი later, and which command a spectacular view of the gorge. The east wall has three doors, the central one being the largest. A broad area for seating runs along the walls, above which niches can be observed. The hall probably had a vault later replaced by a timber roof, of which, unfortunately, nothing remains.

At the turn of the 14th century, an arched porch was added to the central entrance, which is to the east of the building. Covered by a highly ornate scalloped vault, its arches rest on very low quatrefoil piers in the form of bundled shafts, and are adorned with different ornaments and topped with wide, massive capitals, the northeastern of which bears the carved image of a lion on its western face. An ornamental rosette, framed with a thick fillet, can be seen above the arch on the east façade of the porch. The academy used to have another porch to the west, of which only ruined walls remain.



ეკლესია გელათის მიდამოებში Small church near the Gelati monastery

In the 16th century, the hall was converted into a refectory, in which in 1651Alexandre III, king of Imereti, arranged a feast for Russian ambassadors. In the early 19th century the building collapsed, after which it was neglected. Conservation and partial restoration works were carried out between 1962 and 1963.

To the north of the academy can be found the remains of a small rectangular structure built of rubble stone, which probably served as an oil press; to the south stands the single-storey house of Bishop, St Gabriel Kikodze, built by Isidore Berekashvili between 1893 and 1894. In 1882, another house was built by Levan, Mose, Grigol and Simon Berekashvili to the north of the church, over the ruins of a medieval structure.

GATE

ill. 204-206

— A wall, presumably of the same age as the monastery itself, encloses the monastery premises, which cover an area of four hectares. This is the wall from which, according to tradition, King Davit Aghmash-





თავადი როსტომ ერისთავი. მესამე სართულს შეადგენს საკუთრივ სამრეკლოს მრგვალი, რვა, ჩვეულებისამებრ გარედან ლილვებშემოვლებული, თაღით გახსნილი მაღალი ფანჩატური. სურ. 201-203

535@0an5

გელათის მონასტრის ძირითადი ნაგებობები — ეკლესიები და სამრეკლო მხატვრულად გააზრებული განლაგებისა და მსგავსი გაფორმების (ქვიშისფერი ქვის პერანგი, საფასადო დეკორაციული თაღები, წახნაგოვანი შვერილი აფსიდები) წყალობით ერთიან არქიტექტურულ ანსამბლს ქმნიან. მასში კარგად ეწერება წმ. ნიკოლოზის ეკლესიის დასავლეთით მდგარი წაგრძელებული მართკუთხა გეგმის დიდი დარბაზიც, რომელშიც, დამკვიდრებული აზრით, გელათის აკადემიის შენობად ითვლება. შესაბამისად, ის მონასტრისა და აკადემიის დაარსების ხანით თარიღდება. დარბაზი ნაგებია უხეშად დამუშავებული ქვებით. დასავლეთ კედელში, რომელიც ქარაფის პირზეა აღმართული, რვა დიდი თაღოვანი სარკმელია (სამი მათგანი გარედან დაფარულია მოგვიანებით მიშენებული კონტრფორსებით). აქედან ფართო ხედი იხსნება ხეობაზე. მოპირდაპირე აღმოსავლეთ კედელში გაკეთებულია სამი კარი, რომელთაგან შუა გვერდითებზე ბევრად დიდია. მის ჩრდილოეთით მდეზარე კარს ახლა მასიური კონტრფორსი ფარავს. შიგნით კედლების გასწვრივ მოწყობილია ფართო დასაෑდომი, ხოლო მის ზემოთ ნიშებია გაკეთებული. თავიდან დარბაზს, ალბათ, კამარა ხურავდა. მოგვიანებით ის ხის კოჭოვანი გადახურვით შეცვალეს. ამჟამად გადახურვა მთლიანად ჩანგრეულია.

XIII-XIV საუკუნეთა მიჯნაზე აღმოსავლეთი ცენტრალური შესასვლელის წინ აკადემიას მიაშენეს თაღოვანი კარიბჭე. ის გადახურულია უხვად მოჩუქურთმებული ვარსკვლავისებრი კამარით. თაღები ეყრდნობა ოთხ ძალიან დაბალ ბურhoს, რომლებსაც ფართო მასიური კაპიტელები ადგას. ყოველი ბურჯი წარმოადგენს ოთხი სვეტის კონას და სხვადასხვაგვარადაა გაფორმებული. ჩრდილო-აღმოსავლეთ ბურჯის კაპიტელის დასავლეთ წახნაგზე გამოკვეთილია ლომის ფიგურა. კარიბჭის აღმოსავლეთ ფასადზე თაღის ზემოთ ორნამენტული ვარდულია მსხვილი ლილვით გამოყვანილ ჩარჩოში, რომლის ფორმა ფრონტონის მოხაზულობას შეესაბამება. დასავლეთიდან აკადემიას ჰქონდა მეორე კარიბჭეც, რომლისგანაც კედლების ნაწილი შემორჩა.

XVI საუკუნიდან აკადემიის დარბაზი მონასტრის სატრაპეზოს დანიშნულებას ასრულებდა. 1651 წელს იმერეთის მეფემ ალექსანდრე III-მ აქ გაუმართა პურობა რუს ელჩებს. XIX საუკუნის დასაწყისში შენობა ჩაინგრა და მას შემდეგ აღარ გამოიყენებოდა. 1962-63 წლებში მას ჩაუტარდა კონსერვაციისა და ნაწილობრივი რესტავრაციის

enebeli once fell during one of his visits to watch the progress of the construction works. The wall, which was repaired by Isidore Berekashvili between 1895 and 1896, also serves as a retaining wall in the north and, partly, in the west. It is furnished with two gates. Having undergone numerous alterations, the southern gate, which is of an earlier date, has taken on the shape of an elongated, vaulted passage with wide, open arches to the north and south. In the centre is the grave of Davit Aghmashenebeli, whose huge tombstone is carved with the following inscription: 'This is my resting place forever: here will I dwell for I desired so'. The stone is positioned so that those who wish to enter the porch have to step onto it. Tradition holds that this was the wish of King Davit himself. In the late Middle Ages it served as a Chapel of St Demetre. Above the passage is a low first floor.

Preserved in the gate is an iron door which, according to its Arabic inscription, was commissioned by the Emir of Gandza Abu-I-Asvari (1029-1067) and constructed in 1062 by the blacksmith Al-Hadad Ibrahim. It was presented to Gelati by the Georgian king, Demetre I, who took it as a trophy in 1139, during a campaign in Gandza. The king's name could be seen in a Georgian inscription on the second half of the door. Unfortunately, this part of the door was badly damaged in the 1770s, but fragments of the inscription survive.

The paintings in the gate survive in fragments. Together with the separately standing figures, and the Great Feasts of the Nativity and the Raising of Lazarus, the representations of the miracle of the Calming of the Sea by Christ and the Tree of Jesse, are also remarkable. The paintings reveal similarity with the murals in the west arm of the main church, which allows to date them as belonging to the second half of the 17th century. ill. 214-216

Another gateway on the north-eastern side, which is smaller, has served as the main entrance to the monastery ever since the 17th century.

#### INVIRONS OF THE MONASTERY

The environs of Gelati Monastery preserve numerous historical sites. East of the monastery, towards the motorway, stands the Church of the Virgin, known as 'the Spring of Life'. It has plain façades, constructed of hewn blocks, and only one door, which faces west. About 10 metres to the south of the church is a well, which leads down to a central cistern, the water pipes of which probably of the same age as the monastery, and the cistern us is an underground chamber made of stone, which receives spring water from the cliff rocks. From here the water drains through narrow, 180 metre long pipes which lead to the monastery. During the 1903 renovation, 'the Spring of Life' was repaired and the original clay pipes were replaced with ones of glazed clay. In the village it is also called St Marina's. It

სამუშაოები. სურ. 204-205

აკადემიის ჩრდილოეთით ნატეხი ქვით ნაგები მომცრო მართკუთხა შენობის (სავარაუდოდ ზეთსახდელის) ნაშთია, სამხრეთით — გაბრიელ ეპისკოპოსის ერთსართულიანი სახლი, რომელიც 1893-1894 წლებში ააგო ისიდორე ბერეკაშვილმა. სახლი მთავარი ტაძრის ჩრდილოეთით 1882 წელს დააშენეს შუა საუკუნეების ნაგებობის ნაშთზე ლევან, მოსე, გრიგოლ და სიმონ ბერეკაშვილებმა.

ᲛᲝᲜᲐᲡᲢᲠᲘᲡ **Ბ**ᲭᲔ

მონასტრის ეზოს (ფართობი — 4 ჰა) ფარგლავს მაღალი გალავანი, რომელიც სავარაუდოდ მონასტრის თანადროულია. გადმოცემით, მშენებლობის სანახავად მოსული დავით აღმაშენებელი ერთხელ კიდეც გადმოვარდნილა გალავნიდან. 1895-1896 წლებში ის შეაკეთა ისიდორე ბერეკაშვილმა. ჩრდილოეთ და ნაწილობრივ დასავლეთ მხარეს გალავანი საყრდენი კედლის ფუნქციასაც ასრულებს. გალავანში ორი კარიბჭეა დატანებული. მათგან უფრო ძველია სამხრეთისა, რომელიც მრავალი გადაკეთების შემდეგ წარმოადგენს ჩრდილოეთ და სამხრეთ მხარეს ფართო თაღებით გახსნილ გრძელ კამაროვან გასასვლელს. მის შუა ნაწილში მდებარეობს დავით აღმაშენებლის საფლავი ზედ ამოკვეთილი წარწერით: "ესე არს განსასუენებელი ჩემი, უკუნითი უკუნისამდე. ესე მთნავს ამას დავემკვდრო მე". საფლავის უზარმაზარი ქვა განივად დევს გასასვლელში ისე, რომ კარიბჭეში შემსვლელმა მასზე უნდა გადაიაროს — გადმოცემით, ასეთი იყო დავითის სურვილი. გვიან შუა საუკუნეებში აქ წმ. დემეტრეს სამლოცველო იყო მოწყობილი. გასასვლელის ზემოთ არის დაგალი მეორე სართული.

კარიბჭეში ინახება რკინით მოჭედილი კარი, რომელიც, ზედ დატანილი არაბული წარწერის მიხედვით, დამზადებულია განძის ამირას აბულ-ასვარის (1029-1067) ბრძანებით მჭედელ ალ-ჰადად იბრაჰიმის მიერ 1062 წელს. საქართველოს მეფემ დემეტრე II-მ 1139 წელს განძის დალაშქრ-ვის შემდეგ ალაფად წამოიღო და გელათს შესწირა. მისი სახელი იხსენიებოდა კარის მეორე ფრთაზე გაკეთებულ ქართულ წარწერაში (ესფრთა განადგურდა 1770-იან წლებში, შემორჩა წარწერის ფრაგმენტები).

კარიბჭეში შემორჩენილი მხატვრობა საკმაოდ ფრაგმენტულია. აქ წარმოდგენილ ცალკემდგომ ფიგურებთან და რამდენიმე საუფლო სცენასთან ერთად აღსანიშნავია მაცხოვრის მიერ გალილეის ზღვაზე სასწაულისა და იესეს ძირის კომპოზიციათა გამოსახვა. მოხატულობა მთავარი ტაძრის დასავლეთი მკლავის მხატვრობასთან ამჟღავნებს მსგავსებას და, შესაბამისად, XVII ს-

was built in the 17th century and was renewed in 1903 according to an inscription containing this information carved on the west façade.

A group of structures, commonly called Sokhasteri, is located on an elevated valley 250km northeast of the monastery. It can be assumed that it originally served as a shelter for the sick, and, according to the chronicles, was built by Davit Aghmashenebeli. Later, a separate monastery appeared here. Sokhasteri has two yards, encircled by a wall. To the west of the larger one, on an elevated platform made of thick blocks, stands a small, 12th century, single-nave church faced with hewn stone. Chapels were arranged along the whole length of the building on both the south side and the north. In the 16th century, an open-arched narthex and an exonarthex were added to the west. The damaged fragments, surviving from the initial paintings, reveal traces of the donor's portrait of the so-called 'folk' trend of the 16th century and the remains of a 16th century figure.

To the north of the church is a monastic cemetery, and a three-storey residential tower stands 5 metres to the east. The southern section of a large courtyard used to be flanked with cells, but now only small ruins survive. By the 20th century, Sokhasteri was already an abandoned ruin, although the church and the tower masonry were partly restored between 1968 and 1972, the restorer being V. Tsintsadze.

ill. 217

The remains of a two-storey church can be found on a slope, 50 metres south of the grave of Davit Aghmash-enebeli. The lower storey, which functioned as a burial chamber, is now completely buried and is, therefore, in a better state of preservation. The low chamber of an elongated rectangular plan is covered with a rubble-stone vault. It has no windows and is lit only through a door installed in the west wall. The upper floor used to be a church of which only a few stones remain.

Beginning from the foundation of the monastery, monks lived outside it, to the south and south-east of the monastery, on a forested slope. Three small, single-nave churches were built in this area during the 12th-13th centuries. Each of them is built of roughly cut stone of various sizes, with large blocks inserted haphazardly.

The Church of St Elijah stands at 400 metres from the monastery. In the 16th century, north and east annexes were added to the original building and the main body was connected to the north part through a wide arch. The regular face-work of neatly hewn blocks of the north annex is the result of the 19th century renovation. The adornment of the west door with the blind arch above the paired engaged collonettes probably dates from the same period.

The paintings adorning the church, executed in the 16th century, reflect the 'folk' trend of Georgian murals. According to a supplicatory inscription on the west wall, the paintings were made by Giorgi Jokhtoberidze, who was also responsible for the painting of two churches





ის II ნახევრით შეიძლება დათარიღდეს. სურ. 214-216

მეორე კარიბჭე გალავნის ჩრდილო-აღმოსავლეთ ნაწილში უფრო პატარაა. XVII საუკუნიდან ბოლო დრომდე ის მონასტრის მთავარი შესასვლელის ფუნქციას ასრულებდა.

ᲛᲝᲜᲐᲡᲢᲠᲘᲡ ᲛᲘᲓᲐᲛᲝᲔᲑᲘ

გელათის მონასტრის შემოგარენში სიძველის მრავალი ნაშთია. მონასტრის აღმოსავლეთით, სამანქანო გზის პირას დგას ღმრთისმშობლის ეკლესია, რომელიც ცნობილია "წყარო ცხოვრებისა"-ს სახელით (სოფელში მას წმ. მარინესაც უწოდებენ). ის აშენდა XVII საუკუნეში და განახლდა 1903 წელს (ამის მაუწყებელი წარწერა დასავლეთ ფასადზეა). თლილი ფილებით მოპირკეთებული ფასადები შეუმკობელია. ერთადერთი კარი შენობას დასავლეთიდან აქვს. ეკლესიიდან 10-იოდე მ-ით სამხრეთით არის წყალსადენის სათავე ნაგებობაში ჩასასვლელი ჭა. წყალსადენი სავარაუდოდ მონასტრის დაარსების დროსვე გაკეთდა. მისი სათავე ნაგებობა წარმოადგენს ქვით გამოყვანილ მიწისქვეშა დარბაზს, რომელშიც გროვდება კლდის ქანებიდან გამომავალი წყაროს წუალი. აქედან ის 180 მ სიგრძის ვიწრო გვირაბის იატაკში ჩაწყობილი მილებით მიედინება მონასტრისაკენ. "წყარო ცხოვრეზისა"-ს ეკლესიის განახლებისას 1903 წელს შეაკეთეს წყალსადენიც და ძველი თიხის მილები მოჭიქული თიხის მილებით შეცვალეს.

მონასტრიდან 250 მ-ით ჩრდილო-აღმოსავლეთით შემაღლებულ მინდორზე მდებარეობს სოხასტერის სახელით ცნობილი ნაგებობათა ჯგუფი. სავარაუდოა, რომ თავიდან ის წამოადგენდა დავრდომილთა თავშესაფარს (ქსენონს), რომელიც, მატიანეს ცნობით, დავით აღმაშენებელმა ააშენა. მოგვიანებით აქ ცალკე მონასტერი გაჩნდა. სოხასტერს აქვს გალავნით მოფარგლული ორი, დიდი და მცირე ეზო. დიდი ეზოს დასავლეთით, მსხვილი ბლოკებით ამოყვანილ შემაღლებულ ბაქანზე დგას თლილი ქვით მოპირკეთებული პატარა დარბაზული ეკლესია, რომელიც XII საუკუნით თარიღდება. სამხრეთიდან და ჩრდილოეთიდან ეკლესიას მთელ სიგრძეზე ეგვტერები ეკვრის. XVI საუკუნეში მათ დასავლეთიდან მიშენდა ნართექსი და თაღებით გახსნილი ექსონართექსი. მოხატულობისგან შემორჩენილ დაზიანებულ ფრაგმენტებში XVI საუკუნის ე. წ. ხალხური ნაკადის საქტიტორო პორტრეტის კვალი და XVII საუკუნის ფიგურის ნაშთი ამოიცნობა.

ეკლესიის ჩრდილოეთით მონასტრის სასაფლაოა. აღმოსავლეთით ხუთიოდე მ-ზე დგას ჩანგრეული სამსართულიანი საცხოვრებელი კოშკი. დიდი ეზოს სამხრეთ მონაკვეთს ორი მხრიდან ეკვროდა სენაკები, რომელთაგან მცირე ნაშთები in Imereti, those at Tsitelkhevi and Ilemi, both bearing inscriptions.

The painting programme and the arrangement of large, widely outstretched representations is laconic and clear. The conch displays Christ in Majesty, while the naos shows six scenes from the Great Feasts: The Annunciation, The Nativity, The Presentation, The Transfiguration, The Ascension and The Crucifixion the latter being highlighted by being depicted in the second register of the west wall - and the figures of the Holy Martyrs. The lower register is taken up by full-size portraits 'standing' on the ground. The figures of Ivane Didebuli, his wife Guldam and sons Merab and Zviad, with an inscription in asomtavruli script, survive to the present day. Local traditions and motifs, typical of Post-Byzantine art, are represented with the plainness and simplicity characteristic of 'folk' paintings and atypical of the so-called 'professional' trend. The representations are plain and flat, the forms are rough, the drawing lacks refinement, and colours lack gradations, while the figures of secular persons are concretely rendered.

ill. 221-225

The nearest church, standing to the east of the monastery, is St Saba's, which is now ruined and was presumably built during the 12th-13th centuries. Inside, a large portion of the floor is taken up by graves, and there are three small niches in the apse. The apse is fitted with three shelves. The face-work stones are more faceted than those of the other two. Three plain crosses are carved above the east and south windows and on the lintel of the west door. The church has a tall, profiled



კიზე წმ. ელიას ეკლესიასთან Small church near the Gelati

Another small, single-nave church, built of roughly treated stone survives higher on the same slope. The vault and the upper portions of the walls are in ruins, and of the apseless annex which was later added to the southern end of the church, only the wall foundations survive.

An old, ruined fortress, traditionally ascribed to St Davit Aghmashenebeli, stands on 'Davit's Cape', 300 metres southwest of the monastery. Having a strategic location, this fortress used to control the main road running along

შემოინახა. სურ. 217

XX საუკუნეში სოხასტერი მიტოვებული და დან-გრეული იყო. 1968-1972 წლებში არქიტექტორმა ვ. ცინცაძემ ჩაატარა კონსერვაცია-რესტავრაციის სამუშაოები. ნაწილობრივ აღადგინეს ეკლესიისა და კოშკის საფასადო წყობა.

დავით აღმაშენებლის საფლავიდან 50 მ-ით სამხრეთით ფერდობზე არის ორსართულიანი ეკლესიის ნაშთი. ქვედა სართული, რომელიც საძვალეს წარმოადგენდა, ახლა მთლიანად მიწაშია ჩაფლული და უკეთ შემოინახა. ის შეიცავს მართკუთხა გეგმის წაგრძელებულ დაბალ სათავსს, რომელიც ნატეხი ქვის კამარით არის გადახურული. სათავსს სარკმლები არა აქვს და მხოლოდ დასავლეთ კედელში მოწყობილი კარიდან ნათდება. საკუთრივ ეკლესია შეადგენდა ზედა სართულს. ამჟამად მისგან მხოლოდ რამდენიმე ქვაა დარჩენილი.

უკვე მონასტრის დაარსების დროიდან ბერები ცხოვრობდნენ მის გარეთაც, ტყიან ფერდობზე მონასტრის სამხრეთით და სამხრეთ-აღმოსავლეთით. XII-XIII საუკუნეებში აქ სამი პატარა დარბაზული ეკლესია აშენდა. სამივე ნაგებია სხვადასხვა ზომის უხეშად დამუშავებული ქვებით, ალაგ-ალაგ დიდი ლოდების გამოყენებით. მონასტრიდან 400-იოდე მ-ზე წმ. ელიას ეკლესიაა. XVI საუკუნეში მას ჩრდილოეთიდან და დასავლეთიდან მინაშენები დაამატეს და ძირითადი სივრცე ჩრდილოეთ ნაწილს ფართო თაღით დაუკავშირეს. სუფთად თლილი კვადრების რეგულარული წყობა ჩრდილოეთი მინაშენის ფასადებზე XIX საუკუნის განახლების შედეგია. ამდროინდელია დასავლეთი კარის გაფორმებაც შეწყვილებული ლილვით გამოყვანილი თაღით. ეკლესიის სამხრეთ-აღმოსავლეთით შემოინახა კლდეზე მიშენებული რამდენიმე სათავსის ნაშთები.

ეკლესიის მოხატულობა ე. წ. ხალხური ნაკადის დამახასიათებელი ნიმუშია და XVI ს-ში არის შესრულებული. დასაგლეთ კედელზე მოთავსებული სავედრებელი წარწერა ცხადუოფს, რომ ტაძრის მხატვარი გიორგი ჯოხტობერიძეა, რომლის მოხატული კიდევ ორი წარწერიანი ეკლესიაა შემორჩენილი იმერეთში — წითელხევსა და ილემში.

მოხატულობის პროგრამა და საგანგებოდ დიდი ზომის, ფართოდ გაშლილ გამოსახულებათა განაწილება უაღრესად ლაკონიური და მკაფიოა. საკურთხევლის კონქში უფლის დიდებაა გამოსახული, დარბაზში — ექვსი საუფლო სცენა (ხარება, შობა, მირქმა, ფერისცვალება, ამაღლება და, დასავლეთი კედლის მეორე რეგისტრში მოთავსებით გამორჩეულად აქცენტირებული, კვარცმა) და წმ. მოწამეთა ფიგურები. ქვედა რეგისტრს, მთლიანად, იატაკის დონეზე "მდგომ" ქტიტორთა ნატურალური ზომის პორტრეტები მოიცავს — გამოსახულთაგან შემორჩენილია

the Tsqaltsitela Gorge. It consists of a round tower built of large stones, a vaulted stockroom and a small cistern of rectangular plan, the inside walls of which are plastered with waterproof mortar. It is assumed that the fortress was destroyed during the 1759 invasion of the Lezgians, since which it has not been restored.

Nine old bridges can be found within the environs of Gelati, which are in various degrees of preservation. Of these, five are on the Tsqaltsitela River, three on the Korena and one on the Sakire stream. A 17th century three-span bridge on the Tsqaltsitela, renewed around 1850 by the priest loane Bakhtadze, is notable for its size. The bridge collapsed in 1888 and was finally taken away by flood water in 1968. Only the piers of the structure survive. A single-span bridge on the Korena, 3.5 kilometres northwest of the monastery, is in a better state of preservation.

ill. 210



# St John Chrysostom. A Commentary on St John's Gospel

Parchment 45x30cm 1048 KMHE

The comments on the New Testament, by St John Chrysostom, being one of the most authoritative in all Christendom, was translated into Georgian by St Eptvime Mtatsmindeli (Eptvime of Mtatsminda) in the early years of the 11th century. The copy of the manuscript, preserved in Gelati, was commissioned by Liparit Eristavi to a certain Gabriel, in Manglisi. The former is identified with the eristavi or governor of Kldekari, Liparit Baghvashi, who was a rival of Bagrat IV, the grandfather of King Davit Aghmashenebeli, and one of the tutors of his father, King Giorgi II. Bound in a leathered wood cover, the codex, is written in nuskhuri (minuscule) script, and is arranged in two columns. The manuscript is plain - only the asomtavruli (old Georgian capital) letters and initial letters of the paragraphs are highlighted in vermilion.





ივანე დიდებულის, მისი მეუღლე გულდამის და ვაჟების, მერაბასა და ზვიადის ფიგურები თანმხლები ასომთავრული წარწერებით. მოხატულობაში პოსტბიზანტიური ხელოვნებისათვის ტიპური მოტივები და მხატვრული ხერხები ე. წ. პროფესიული ნაკადისგან არსებითად განსხვავებული, "უბრალო" ხედვით არის გარდასახული, რაც "ხალხური" მოხატულობების საერთო ნიშანია. გამოსახულებები ხაზგასმით სადა და სიბრტუოვანია, ფორმები — მოუხეშავი, ნახატი — სინატიფეს მოკლებული, ფერადოვანი ლაქები — ლოკალური, საერთ პირთა ზოგად ტიპში კი თვალშისაცემი კონკრეტულობა გამოსჭვივის.

მონასტერთან ყველაზე ახლოს მდებარე წმ. სა-ბას ეკლესია ახლა ჩანგრეულია. შიგნით იატა-კის დიდი ნაწილი საფლავებს უკავია. აფსიდში სამი თახჩაა. გარე პერანგის ქვები სხვა ორ ეკლე-სიასთან შედარებით აქ უფრო დაკუთხვილია. ფასადებზე გამოკვეთილია სამი სადა ჯვარი: აღმოსავლეთი და სამხრეთი სარკმლების თავზე და დასავლეთი კარის ზღუდარზე. ეკლესიას აქვს თა-როს პროფილის მაღალი კარნიზი.

ამავე ფერდობზე, უფრო მაღლა არის კიდევ ერთი პატარა დარბაზული ეკლესია. მისი კამარა და კედლების ზედა ნაწილები ჩანგრეულია. ეკლესიას სამხრეთიდან ჰქონდა უფრო გვიანდელი უაფსიდო მინაშენი, რომლისგანაც მხოლოდ კედლის ძირი დარჩა.

მონასტრიდან300-იოდემ-ითსამხრეთ-დასავლეთით, დავითის კონცხზე არის XII საუკუნის ციხე, რომლის აგება ტრადიციით დავით აღმაშენებელს მიეწერება. სტრატეგიულად ხელსაყრელი მდებარეობის მქონე ციხე, რომელიც წყალწითელას ხეობაში გამავალ მთავარ გზას აკონტროლებდა, მოიცავს კარგად დამუშავებული დიდრონი ქვებით ნაგებ მრგვალ კოშკს, საკვების შესანახ კამაროვან სათავსს და მართკუთხა გეგმის პატარა ცისტერნას, რომლის კედლები შიგნით წყალგაუმტარი ხსნარით არის შელესილი. წყალი ცისტერნას მიეწოდებოდა კერამიკული მილების წყალსადენით. ციხე, როგორც ჩანს, დაინგრა 1759 წელს ლეკების შემოსევის დროს და მას შემდეგაღარ აღუდგენიათ.

გელათის მიდამოებში ცხრა მეტნაკლებად შემონახული ძველი ხიდია, ხუთი — მდ. წყალწითელაზე, სამი — მდ. ქორენაზე და ერთი, პატარა — საკირის ღელეზე. თავისი ზომებით გამოირჩევა სამმალიანი ხიდი წყალწითელაზე, რომელიც XVII საუკუნეში აიგო, 1850 წლის ახლოს კი ის მღვდელმა იოანე ბახტაძემ განაახლა; 1888 წელს ხიდი ჩაინგრა და საბოლოოდ 1968 წელს ადიდებულმა მდინარემ წაიღო. ახლა მისგან მხოლოდ ბურჯებია შემორჩენილი. უკეთ შემოინახა ერთმალიანი ხიდი ქორენაზე მონასტრიდან 3,5 კმ-ით ჩრდილო-დასავლეთით.

წმ. იოანე ოქროპირი. თარგმანეზაჲ იოანეს სახარებისაჲ

ეტრატი

# St John Chrysostom. A Commentary on Matthew's Gospel

Parchment 45x30cm 1053 KMHE

This book by St John Chrysostom was also translated by St Epvtime Mtatsmindeli, though earlier, at the end of the 10<sup>th</sup> century. It was copied by the same Gabriel again as a commission of Liparit eristavi or eristavis, though five years later and in Atsquri. Later the manuscript was kept in Katskhi Church from which it was transferred to Gelati. Similar to the comments on St John's Gospel, it is also plain its artistic value being attributed to the beauty of the writing with vermilion highlights.

## St. Maximus the confessor, Works Purchment

12<sup>th</sup> century KMHE

Strange enough, but for quite a long spell, works, by St. Maximus, 7<sup>th</sup> c. great theologian, were not popular among the Georgians. Howeres, in the 12th c. they were translated in Gelati, not for from the place, were St. Maximus had passed away - Lechkhumi (western Georgian highlands, which were under the Byzantine zule at that epoch).

It seems likely that the recuille was compiled by Arseni Ikaltoeli, one of the most prominent Georgian ecclesiastical figures active in Gelati, or the circle linked with him; likewise possible seems compilation of the recuille by Catholikos Nikoloz Gulaberidze, author of "Sermos on the lifegiving Pier", a treatise of particular significance for the Georgian literature, theology and historiosophy. Anyway, this humble book, written in nuskhuri script, with the remarks ("learnings" an they were called then) leaving no spare space on the margins, bears the best evidence of the particular care for the philosophical thought maintained in Gelati.

## Dogmaticon

Parchment 33,6x25,5 13<sup>th</sup> century KMHE

The polycephalon, entitled Dogmaticoni, uniting the works revealing the principal dogmas of Christianity and containing criticism of heretical viewpoints of the latter, was drawn up by Arsen Iqaltoeli (Arsen of Iqalto) at the turn of the 12th century. This large, 458 page book, written in nuskhuri script, indicates that such treatises were important even in later centuries to the Gelati brotherhood, including to students of the Gelati Academy. ill. 213

45 X 30 სმ. 1048 წ. ქიემ

წმ. იოანე ოქროპირის ახალი აღთქმის განმარტება, სამართლმადიდებლოში, ერთი ყველაზე
ავტორიტეტული, XI საუკუნის პირველ წლებში
წმ. ეფთვიმე მთაწმიდელმა გადმოაქართულა.
გელათში დაცული ეს ნუსხა ვინმე გაბრიელს
მანგლისს გადაუწერია, ლიპარიტ ერისთვთ ერისთავის დაკვეთით — ეს უთუოდ კლდეკარის ერისთავი ლიპარიტ ბაღუაშია, დავით აღმაშენებლის
პაპის, ბაგრატ IV-ის მუდმივი მეტოქე, ერთხანს
კი, მამამისის, გიორგი II-ის მეურვე. ტუავგადაკრულ ხის ყდაში ჩასმული, ნუსხურით ორ სვეტად
ნაწერი კოდექსი სრულიად სადაა — მხოლოდ
ასომთავრული სათაურები და აბზაცთა პირველი
მთავრული ასოებია სინგურით გამოყოფილი.
სურ. 210

# წმ. იოანე ოქროპირი. თარგმანებაჲ მათეს სახარებისაჲ

ეტრატი 45 X 30 სმ. 1053 წ. ქიემ

წმ. იოანე ოქროპირის ეს თხზულებაც წმ. ეფთ-ვიმე მთაწმიდელის ნათარგმნია, ოღონდ უფრო ადრე, X საუკუნის ბოლოს. ეს წიგნიც გაბრიელის გადანუსხულია, იმავ ლიპარიტ ერისთვთ ერისთავის ნებით, თუმცა ხუთი წლით გვიან და ამკერად — აწკურში. ვიცით, რომ მოგვიანებით ხელნაწერი კაცხის ტაძარში ყოიფილა, იქიდან კი გელათს გადმოიტანეს. იოანეს სახარების განმარტების მსგავსად, ისიც სადაა, მისი მხატ-ვრული ღირსებანიც ნაწერის სილამაზითა და სინგურის მახვილების მასთან შეფარდებით განისაზღვრება.

წმ. მაქსიმე აღმსარებელი, თხზულებანი ეტრატი

XII ს. ქიემ

სურ. 211

VII ს-ის დიდი საეკლესიო მოაზროვნის, წმ. მაქსიმეს თხზულებებს ქართველები დიდხანს, რატომღაც ნაკლებად ეტანებოდნენ. XII ს-ში კი მისი ნაწერები აქ, გელათში ითარგმნა, არცთუ შორს იმ ადგილიდან, სადაც იგი, იმხანად ბიზანტიელთა გამგებლობაში მყოფ დასავლეთ ქართულ მთიან კუთხეში, ლეჩხუმში გარდაიცვალა. შესაძლოა, კრებული უთვალსაჩინოესი ქართველი, კერძოდ, გელათელი მწიგნობრის, არსენი იყალთოელისა თუ მისი წრის ნამუშაკევია. ისიც შესაძლებელია, ის ქართული მწერლობისა, საღვთისმეტყველო თუ საისტორიო აზროვნებისთვის მნიშვნელოვანი თხზულების "საკითხავი სუეტისა ცხოველისანი" დამწერის, კათოლიკოს ნიკოლოზ გულაბერიძის ნაღვაწიც იყოს. ასეა თუ ისე, ნუსხურით ნაწერი ეს სადა წიგნი, შენიშვნებით (მაშინ იტყოდნენ, "შეისწავეებითს") აჭრელებული ოლეეStole

Embroidery 1669-1673 KMHE



This stole or epitrachelion, a liturgical vestment from Gelati, is, according to an inscription, a donation by Catholicos Epvtime, the latter being generally identified with Epvtime Saqvarelidze, who lived in the second half of the 17<sup>th</sup> century. It is plain with the Azma Christi and two flourishing crosses, all embroidered in silver. These laconic, plainly executed representations are supposedly related to stole symbolism, and show the two duties of priesthood, the performance of the Holy Eucharist and service to the congregation.

ill. 196-197

Kontakion

Parchment

Dimensions: 800 x 22,3 cm.

16th century KMHE

This manuscript of the Divine Liturgy of St Basil and St John Chrysostom, executed in gold ink, also contains writings by St Gregory the Great. The manuscript, although copied at a later period, is executed in an ancient style, and is written on a scroll wound around a stick (kontax in Greek, which is where the Greek name of the polycephalon – Kontakion – derives). This richly adorned kontakion, possibly a special commission, is illuminated. Four of the twelve pages show representations of the Saviour, the apostles and the Last Supper, made by a skilful hand. All of them, and particularly the latter, are perceived as indicating the central theme of the Christian liturgy, the Eucharist, established during the Last Supper.

The Khakhuli Triptych

ill. 151

Georgian work of the first half of the 12<sup>th</sup> century Dimensions: when open – 1,47x2,02cm Museum of Fine Arts

The celebrated Khakhuli triptych is the most significant among the works of art making up the Gelati treasure. This harmonic ensemble is lavishly adorned with repoussé ornaments, precious and semi-precious stones, as well as numerous cloisonné enamels dating from the 8th century to the first half of the 12<sup>th</sup> century, and with painted enamel pieces attributed to the later period. The Khakhuli triptych may remind us of the famous Pala d'Oro of Venice – both of the works are truly distinguished and highly original. They find parallels neither in terms of size, of adornment, nor of brilliance. The richness of the Khakhuli triptych is also reflected in the materials of which it is made. It is amazing that the central part of such a large triptych is of pure gold.

The work was a royal commission – according to an asomtavruli inscription on the lower portion of the triptych wings – it was undertaken by King Davit Aghmashenebeli (David the Builder) and executed under the reign



გით, გელათში ფილოსოფიური ნაფიქრისადმი გულისყურის ერთი საუკეთესო დასტურთაგანია.

## დოღმატიკონი

ეტრატი 33,5 X 25,5 სმ. XIII ს. ქიემ

"დოღმატიკონად" წოდებული კრებული, რომელიც აერთიანებს ქრისტიანობის ძირითადი დოგმატების წარმომჩენ და მათზე მწვალებლური აზრების განმაქიქებელ თხზულებებს, XI-XII საუკუნეების მიკნაზე არსენი იყალთოელმა შეადგინა. ნუსხურით ნაწერი ეს მოზრდილი წიგნი (458 ფ.) გვიჩვენებს, რომ ამგვარი ნაწერები გელათის საძმოსთვისაც მომდეევნო საუკუნეებშიც მნიშვნელოვანი ყოფილა — ალბათ, გელათის აკადემიის მოსწავლეთათვისაც.

### ოლარი

ნაქარგობა 1669-1673 წწ. ქიემ

ეს გელათური ოლარი, ანუ ეპიტრახილი, სამღვდელო შესამოსელის ერთი შემადგენელთაგანი, წარწერის მიხედვით, ეფთვიმე კათალიკოსის (როგორც ფიქრობენ, XVII საუკუნის მეორე
ნახევრის მოღვაწე ეფთვიმე საუვარელიძის)
შენაწირია. ის ძალზე სადაა, ვერცხლით ამოქარგული ვნების იარაღებიანი ორი ძლევის კვრის
და კიდევ ორი განედლებული კვრის გამოსახულებებით შემკული. ეს ლაკონური, მარტივად
შესრულებული სახეები, საფიქრებელია, ოლარის
სიმბოლიკას უკავშირდედბა, რომელიც მღვდლობის ორ მადლს — მაცხოვნებელი ზიარების აღსრულებასა და სამწუსოსთვის ტვირთულ ღვაწლს
— აღნიშნავს.

სურ. 196-197

### კონდაკი

ეტრატი ზომეგი: 800 X 22,3 სმ. XVI ს. ქიემ

ოქრომელნით შესრულებული ხელნაწერი წმ. ბასილი დიდისა და წმ. იოანე ოქრობირის უამისწირვათა, ასევე წმ. გრიგოლ ჰრომთა პა-პის განგების შემცველია. მოგვიანო ხანაში გადანუსხული, ფორმით ის უძველეს ჩვეულებას მისდევს, როდესაც წირვის წესი ლურსმნისებრ კოხზე (ბერძნულად — კონტოს, აქედან კრებულის სახელწოდება — ბერძ. კონდაკიონ, ქართ. კონდაკი) დახვეულ გრაგნილზე იწერებოდა. საგანგებოდ მდიდრულად და, ალბათ, საგანგებო დაკვეთით შექმნილი ეს კონდაკი დასურათებულიც არის. თორმეტი ფურცლიდან (ძველქართულად — "კეფა") ოთხზე გაწაფული მხატვრის ნახელავი გამოსახულებებია განთავსებული მაცხოვარი, მოციქულები და უფლის სერობა;

of his son, Demetre I (1125-1156). The commission itself was exceptional. It was essentially conceived as a triptych for a 10th century icon of the Virgin, considered to be miraculous, once kept in Khakhuli Church and later transferred to the main church of Gelati, possibly by the will of Davit Aghmashenebeli himself. It is most likely that in Khakhuli too, the icon of Khakhuli Virgin was kept in a triptych, parts of which were used for the repoussé revêtement of the 12<sup>th</sup> century triptych.

The iconographic programme of the Khakhuli triptych was designed to highlight the idea of salvation, which unites the external and internal chasing. Among other themes, that of the Virgin is accentuated - it was the Virgin for whom the triptych was created and who is addressed in the inscription.

The artistic composition of the triptych is defined by centrality, symmetry and by the undulating rhythm of the rounded shapes. The chased floral ornamentation, covering the entire background of the triptych, also complies with the musical rhythm of the composition. It features a wave-like, broadening and narrowing of the ornaments which fit into enamel cases and into separate ornaments.



The immense value of the Khakhuli triptych is also defined by a large number of medieval cloisonné enamel pieces embellishing it. In all, it contains around 115 pieces of Georgian and Byzantine art. These cloisonné enamel pieces were originally part of the adornment of the triptych. In the 19<sup>th</sup> century, some of the now missing items were replaced by painted enamels.

The upper corners of the middle part of the triptych and its lower protruding segment are also embellished with large rosettes.

The richness, magnificence and decorative-picturesque style of the Khakhuli triptych fully respond to the standards of its time.

Since 1952, the Khakhuli triptych has been kept at the Museum of Fine Arts of Georgia.

ill. 94

ყველა მათგანი — განსაკუთრებით თვალნათლივ კი უკანასკნელი — ქრისტიანული ღვთისმსახურების გულისგულზე, ზიარებაზე მიგვითითებს, იესუ ქრისტეს მიერ მოწაფეებთან უკანასკნელი პურობისას დადგენილს. სურ. 151

### ხახულის კარედი

XII ს.-ის I ნახ., ქართული ხელოგა ზომეგი: გახსნილი სახით — 1,47 X 2,02 სმ. სხსმ

ხახულის კარედი ხატი გელათის საგანძურში დაცულ ხელოვნების ქმნილებათაგან ერთი უგამორჩეულესთაგანია. ეს ჰარმონიული ანსამბლი მდიდრულად არის შემკული ჭედური ორნამენტით, ძვირფასი და ნახევრადძვირფასი ქვებით, დიდი ქრონოლოგიური დიაპაზონოს (VIII-დან XII საუკუნის I ნახევრამდე) უამრავი ტიხრული და მცირერიცხოვანი გვიანდელი ფერწერული მინანქრით. ხახულის კარედი ყველაზე მეტად, ალბათ, ჭედური ხელოვნების მსოფლიო შედევრს, ვენეციის პალა დ'ოროს თუ მოგვაგონებს. ორივე ეს ძეგლი, მართლაც, გამორჩეული და განუმეორებელია. სხვა ამგვარი ანსამბლი ზომებით იქნება ეს, მორთულობის სიუხვით თუ შესრულების დახვეწილი ოსტატობით, ალბათ, არც შექმნილა. ხახულის ხატის სიმდიდრე მის მასალაშიაც გამოიხატება — გასაოცარია, თუნდაც ის, რომ ასეთი დიდი ზომის ტრიპტიქონის ცენტრალური ნაწილი სუფთა ოქროსგანაა დამზადებული.

ხახულის კარედის ფრთებზე განაწილებული მწყობრი ასომთავრული წარწერით ჩანს, რომ მისი შექმნის მოთავე მეფე დავით აღმაშენებელია; "სრულქმნა ხატისა" კი, მისი მემკვიდრის, დემეტრე I-ის (1125-1156 წწ.) დროს უნდა გასრულებულიყო. სამეფო დაკვეთის განსაკუთრებულობას მიუთითებს ის, რომ შუა საუკუნეების ხელოვნების ეს შედევრი თავიდანვე ჩაფიქრებული იყო, როგორც ჩასასვენებელი კარედი სასწაულთმოქმედად მიჩნეული X საუკუნის ღმრთისმშობლის ხატისა, რომელიც ერთ დროს ხახულის ტაძარში იყო დასვენებული, შემდგომ კი, შესაძლოა, სულაც დავით აღმაშენებლის მიერ, გელათის მონასტრის მთავარ ტაძარში იქნა გადმოტანილი. ხახულის ღმრთისმშობლის ხატი, როგორც ჩანს, ხახულშიც შესანახ კარედში ესვენა, რომლის ნაწილები XII საუკუნის კარედის გარემოჭედილობაზე იქნა გამოყენებული.

ხახულის კარედის იკონოგრაფიული პროგრამა ისეა ჩაფიქრებული, რომ უპირველესად წარმო-ჩინდეს სხნის იდეა, რომელიც აერთიანებს ტრიპ-ტიქონის გარე და შიდა მოჭედილობის ნაწილებს. რა თქმა უნდა, სხვა თემებს შორის, აქცენტირებულია აგრეთვე ღმრთისმშობლის თემაც — კარედი ხომ ღმრთისმშობლის ხატისთვისაა შექმნილი და წარწერაც სწორედ მას მიმართავს.

ძეგლის მხატვრული აგება ცენტრულობას, სიმეტრიასა და მომრგვალებული ფორმების Repoussé Revêtement of the Khakhuli Triptych

The silver repoussé revêtement of the lateral panels, executed in the form of bas-reliefs, is what survives of the triptych, on which the Icon of the Virgin was originally mounted in Khakhuli Monastery. The compositions adorning the wings are identical — a fairly large, gilt cross marks the centre between a branching and blossoming tree. This signifies the tree of life standing in paradise and symbolizes salvation, the idea connected with the icon of intercessory Virgin in the centre of the triptych.

The shape of the crosses, the elements of the ornamental motifs and the ornaments themselves, with their plain surfaces marked off with a fine contour, establish parallels with Georgian metalwork of the 10th-11th century. Remote associations also lead to the mosaic vault decoration of the 4<sup>th</sup> century Santa Constanza, but still, it is difficult to find exact parallels.

The external revêtement of the triptych, as well as the icon of the Khakhuli Virgin related to it, date from the 10<sup>th</sup> century. ill. 95



#### The Khakhuli Icon

10th century, Georgian work
Dimensions: fragments - 11,6 and 9,5cm

The enamelled face and hands are what survive of the central icon of the Khakhuli triptych. N. Kondakov identified these fragments as parts of a miracle-working icon, transferred from Khakhuli, for which the triptych was created. The fragments are also noteworthy in so far as they form part of the largest piece of enamelwork in the world.

It was back in the 17<sup>th</sup> century that the Russian envoys Nikiphor Tolochanov and Alexei Yevlev, on a visit to Imereti, expressed their excitement with the icon, as well as the richness of the adornment of the icon – 'nutsize' rubies, emeralds and diamonds. The coloured brightness of the face of the Virgin, the use of pink and





თანახმიერ დინებას ემყარება. კომპოზიციის მუსიკალურ რიტმს მისდევს ფონად მოცემული, მრავალფეროვანი ჭედური მცენარეული ორნამენტიც. მისი დინება, ხან ფართო, ხანაც შევიწროვებული, ძირითადად, შეწყობილია მინანქრის ბუდეებსა და ცალკეულ სართავებს.

ხახულის კარედის განსაკუთრებული ღირებულება მასზე წარმოდგენილი შუა საუკუნეების ტიხრული მინანქრების დიდი რაოდენობითაც განისაზღვრება. მთლიანობაში იგი შეიცავს როგორც ქართული, ისე ბიზანტიური ხელოვნების 115 ნიმუშს. ეს მინანქრები თავიდანვე ჩართული იყო ტრიპტიქონის დეკორატიულ სისტემაში. რამდენიმე დაკარგული ძველი ორიგინალი XIX საუკუნის ფერწერული მინანქრებითაა შეცვლილი.

ტრიპტიქონის შუა ნაწილის ზედა კუთხეები და ქვედა გამოწეული ნაწილი აგრეთვე დიდი აჟურული ვარდულებითაც არის მორთული.

ხახულის კარედის სიმდიდრე, პარადულობა, მისი დეკორატიულ-ფერწერული სტილი სავსებით პასუხობს თავისი დროის მოთხოვნებს.

1952 წლიდან ხახულის კარედი თბილისში, საქართველოს ხელოვნების სახელმწიფო მუზეუმში ინახება. სურ. 94

ხახულის კარედის გარემოჭედილობა

კარედის ფრთების გარეთა მოჭედილობა ვერცხლზე დაბალი რელიეფითაა შესრულებული. ეს იმ ტრიპტიქონის შემორჩენილი ნაწილია, რომელშიც თავიდანვე, ხახულის მონასტერშივე, ჩასვენებული იყო ღმრთისმშობლის ხატი. ფრთების კომპოზიციები ერთმანეთის იდენტურია — განტოტვილ და შეფოთლილ ხეებს შორის, ცენტრში, საკმაოდ მოზრდილი მოოქრული კვარია მოთავსებული. იგი განასახიერებს სამოთხეში მდგომ სიცოცხლის ხეს — ხსნის სიმბოლოს, რომელიც იდეურად უკავშირდება კარედის ცენტრალური ხატის მავედრებელ ღმრთისმშობელს.

კვრების ფორმა, ორნამენტული მოტივების ელემენტები და თვით ორნამენტის შესრულება წმინდა კონტურით შემოწერილი სადა ზედაპირებით ანალოგიებს პოულობს X-XI საუკუნეების ქართულ ჭედურ ძეგლებზე. შორეული ასოციაციით ამ კომპოზიციას რომის სანტა კონსტანცას მოზაიკური კამარის დეკორამდეც (IV საუკ.) კი მივუავართ, მაგრამ მთლიანობაში მას ძნელია პარალელი მოუძებნო.

კარედის გარემოჭედილობა, ისევე როგორც მასთან იდეურად დაკავშირებული ხახულის ღმრთისმშობლის ჩასადგამი ხატი, X საუკუნით თარიღდება.

სურ. 95

purple tones for the skin, 'enlivening' the representation, is transparent and clear – it is also lighted up by a convex plaque of pure gold, covered with fine threads of gold. The type of face itself, with a heavy chin, a long, prominent nose, is characteristic of the Georgian metalwork of the 10<sup>th</sup> and 11<sup>th</sup> centuries. The hands of the Virgin, with their slender fingers and nails rendered in white enamel, are distinguished for their refinement. The attire of the Virgin and the background of the icon was to have been chased.

It is most likely that the main representation of the icon, like the Deesis Virgin, addressed the also enamelled half-figure of the Saviour shown in the background of the right segment of the sky, an arrangement that characterises the repoussé icon of the 10<sup>th</sup> century Virgin of Khobi and the Byzantine Maastricht reliquary of the 11<sup>th</sup> century.

No wonder that an icon, valuable as such, became a target of looters. It was plundered during the 1859 planned robbery of Gelati Monastery. Later, the enamelled fragments, which were discovered in M. Botkin's collection, were returned to Georgia and thus they continue to adorn the Khakhuli triptych. ill. 96

# Quadrifolium Depicting the Crucifixion

8<sup>th</sup> century, Georgian work Dimensions: 5x5cm

The quadrifolium displays the crucified Christ, as well as the Virgin and St John the Evangelist, the soaring angels, the right hand of God blessing from the sky and representations of the sun and moon. The depiction of the angels at full length and the introduction of God's right hand are important from the iconographic point of view and is almost unparalleled in Oriental Christendom. However, such a programme is typical of 8<sup>th</sup>-9<sup>th</sup> century western works and ivory carvings

The primitive execution of the faces, the enamelled background, the colour gamut formed by the moderate compilation of transparent dark brownish-purple and emerald shades, the tones of the background and the simplified drawing of partitions suggest the age of the Khakhuli quadripholium. Moreover, together with Fiesky-Morgan Syria Staurotheque, it is considered to be the earliest anthropomorphic enamelwork in the entire Oriental Christendom.

On the other hand, the quadrifolium is closely related to contemporary Georgian works of art and especially to plastic art, which was characterised by simplified and stylized representations. ill. 97

The Enthroned Virgin with the Child, Archangels and Apostles

10<sup>th</sup> century, Byzantine work Dimensions: 4,7 x 3,7 cm

The Khakhuli Icon of the Virgin is flanked by a sequence

#### ხახულის ხატი

X ს., ქართული ხელობა ზომები: ფრაგმენტებისა — 11,6 და 9,5 სმ.

ხახულის კარედის ცენტრალური ხატისგან დღეს მხოლოდ ღმრთისმშოზლის მინანქრული სახე და ხელებია შემორჩენილი. ეს ფრაგმენტები თავის დროზე ნ. კონდაკოვის მიერ ხახულიდან ჩამოტანილ სასწაულმოქმედ ღმრთისმშობლის ხატად იქნა მიჩნეული, რომლისთვისაც შეიქმნა ეს ტრიპტიქონი. ხატის ფრაგმენტები იმითაც იპურობს უურადღებას, რომ ისინი შემადგენელი ნაწილებია მსოფლიოში უველაზე დიდი მინან-ქრული გამოსახულებისა.

ხატისადმი აღფრთოვანება ჯერ კიდევ XVII საუკუნეში იმერეთში ჩამოსულმა რუსმა ელჩებმა ნიკიფორე ტოლოჩანოვმა და ალექსი იევლევმა გამოთქვეს. მათ ანცვიფრებს ხატის მორთულობის სიმდიდრეც — "კაკლისოდენა" იაგუნდები, ზურმუხტები და ალმასები. ღმრთისმშობლის სახის ფერადოვანი ჟღერადობა, გამოსახულების "მაცოცხლებელი" კანის ალაგ-ალაგ ლილისფერდაკრული ვარდისფერი, გამჭვირვალე და ნათელი, ოქროს წვრილი მავთულებით მოფენილი ამობურცული სუფთა ოქროს ფირფიტითაც ნათელფენილი, მართლაც განსაკუთრებულია. თვით სახის ტიპი მძიმე ნიკაპით, გრძელი, მასიური ცხვირით, ფართოდაა გავრცელებული X-XI საუკუნეების ქართულ ჭედურ ხელოვნებაში. ნახატის განსაკუთრებული დახვეწილობით გამოირჩევა ღმრთისმშობლის ხელები, ნატიფად გამოყვანილი გრძელი თითეზითა და თეთრი მონანქრით აღნიშნული ფრჩხილებით. ღმრთისმშობლის სამოსი და ხატის ფონი ჭედური უნდა ყოფილიყო.

საფიქრებელია, რომ ხატის მთავარი გამოსახულება ვედრების ღმრთისმშობელივით, მარჯვნივ ცის სეგმენტის ფონზე გამოსახული მაცხოვრის მინანქრულსავე ნახევარფიგურას მიმართავდა, მსგავსად ხობის ღმრთისმშობლის ჭედური ხატისა (X ს.), ანდა ბიზანტიური მაასტრიხტის რელიქვარიუმისა (XI ს.).

არც არის გასაკვირი, რომ ასეთი ძვირფასი ხატი მძარცველთა სამიზნე გამხდარიუო. 1859 წელს, გელათის მონასტრის საგანგებოდ მომზადებული ძარცვის დროს მოხდა მისი გატაცება. შემდგომში მ. ბოტკინის კოლექციაში აღმოჩენილი მინანქრული ფრაგმენტები, 1923 წელს დაუბრუნდა საქართველოს და დღეს ამკობს ხახულის კარედს.

ზომეგი: 5 X 5 სმ.

 of rectangular plaques, which, against the gold background, feature the frontal, full-length figures of the archangels Michael and Gabriel and pairs of the apostles Peter and Paul, Luke and Matthew, John and Markus, Andrew and Jacob, Bartholomew and Simon, Philip and Thomas. The Virgin with Child, now located separately, below the central icon, is part of the ensemble.

The style of the enamelled representations and the free, 'pictorial' execution of the striped, blue attire is related to the Byzantine art of the 10<sup>th</sup> century, such as can be seen in the e.g. Limburg Staurotheque and in plaques kept in the Metropolitan Museum, New York. ill. 98-106

#### 'Kvirike's Cross'

10<sup>th</sup> century, Georgian work Dimensions: 12,8x9,3cm

The cross, divided into two parts, occupies both wings of the Khakhuli triptych. The left side panel displays the crucified Christ and busts of the Virgin and St John the Evangelist. Above the Saviour the Archangel Michael and below Him Golgotha are depicted.

The reverse of the cross, i.e. the right wing, shows St John the Baptist's brilliant figure at full length, with the half-figures of the apostles Mark, Luke, Peter and Paul. All explanatory inscriptions are in Greek, except the one on the horizontal arm of the cross, which is in asomtavruli script.

The cross with the gold background follows the Byzantine tradition of the 10th century and finds affinity with the works of this art. As an example, the half naked and heavy body of crucified Christ shows similarity with the 10th century reliquary from San Marco, Venice, while the deep and light blue attire and the network of multiple folds and partitions in the garments of John the Baptist affiliate this work with the representations of the famous Limburg Staurotheque.

And yet, Kvirike's Cross is considered to be the work of a Georgian master. This is attested by the Georgian inscription ('Christ, exalt King Kvirike') and the wrong spelling of 'Kvirike' referred to as Magistros in Greek. An analysis of palaeographic and historical records has enabled Georgian scholars to identify the commissioner of the cross, mentioned in the inscriptions, as being the 10th century Georgian ruler, Kvirike II King of Kakheti. Thus, Kvirike's cross is a 10<sup>th</sup> century piece of Georgian enamelwork of Byzantine influence.

ill. 107-108

# Plaque Representing Michael VII Ducas and his Wife Mariam

11<sup>th</sup> century, Byzantine work Dimensions: 7,2 x 7 cm

The plaque, representing the blessing of the Emperor and the Empress by Christ, is the culminating point of the central part of the triptych and reminds us of the divine provenance of the authority of emperors. Such scenes





საინტერესო იკონოგრაფიული დეტალებია ანგელოზების მთელი ტანით გამოსახვა და მაკურთხეველი მარჯვენის შემოყვანა, რაც თითქოს არ გვხვდება აღმოსავლეთქრისტიანულ სამყაროში, თუმცა, ასეთი მაგალითები ბევრია VIII-X სს. დასავლურ სპილოს ძვლის ნაწარმსა და მინიატურაში.

კოლორიტი, რომელიც შექმნილია მუქი მეწამულ-ყავისფრისა და ფონის ზურმუხტისფერი გამჭვირვალე ტონების თავშეკავებული შეხამებით და ტიხრების გამარტივებული ნახატი ხახულის კვადრიფოლიუმის სიძველეს მოწმობს. მეტიც, ფიესკი-მორგანის სირიულ სტავროთეკასთან ერთად, იგი მთელი აღმოსავლეთქრისტიანული სამყაროს ანტროპომორფული მინანქრული ხელოვნების ყველაზე ადრინდელ ძეგლად ითვლება.

მეორე მხრივ, იგი მჭიდროდ უკავშირდება თანადროულ ქართულ ხელოვნებას, კერძოდ, პლასტიკას, რომელიც გამოსახულებათა გამარტივებითა და პირობითობით ხასიათდება. სურ. 97

აღსაყდრებული ჩვილედი ღმრთისმშობელი, მთაგარანგელოზებითა და მოციქულთა წყვილებით X ს., ბიზანტიური ხელობა ზომები: 4,7 X 3,7 სმ.

ხახულის ღმრთისმშობლის ხატის ორივე მხარეს მოთავსებულია რიგი სწორკუთხა ფირფიტებისა, რომელთა ოქროს ფონზე, მთელი ტანით, ფრონტალურად არიან წარმოდგენილი მიქელ და გა-ბრიელ მთავარანგელოზები და დაწუვილებული მოციქულები (პეტრე და პავლე, ლუკა და მათე, იოანე და მარკოზი, ანდრია და იაკობი, ბართლომე და სიმონი, ფილიპე და თომა). ამავე ანს-ამბლის შემადგენელია ღმრთისმშობელი ყრმით, რომელიც ახლა ცალკე, ცენტრალური ხატის ქვეშაა მოქცეული.

მინანქრულ გამოსახულებათა მხატვრული სტილი, განსაკუთრებით ზოლიანი, ლურჯ-ცისფერი სამოსის თავისუფლად, "ფერწერულად" შესრულება X საუკუნის ბიზანტიური ხელოვნების ისეთ ცნობილ ნიმუშებს უკავშირდება, როგორიცაა ლიმბურგის სტავროთეკა თუ მეტროპოლიტან მუზეუმში დაცული ფირფიტები.

# ე.წ. კვირიკეს ჭვარი

X ს., ქართული ხელოგა ზომეგი: 12,8 X 9,3 სმ.

occur frequently on Byzantine miniatures and on ivory carvings. The Khakhuli triptych assumes particular significance due to the representation of the daughter of the Georgian King Bagrat IV, Mariam, together with her husband, the Byzantine Emperor Michael VII Ducas, referred to as Parapynacos. The 'portrait' of the Empress is also represented on an 11th century miniature in a Greek manuscript of the works by St John Chrysostom preserved in the Paris Bibliotheque National, where she is shown with her second husband, Nicephorus Botaniat. It must have been difficult to convey the beauty of the daughter of the Georgian king through stylized rendering typical of the Middle Ages, yet the artist managed to render the refined features of the Empress, her slender nose, arching eyebrows, luminous, large black eyes, and the delicacy of her skin treated in translucent pinky shade.

The frontal depiction of the figures, the rich attire, the large emerald-green, semi-translucent halos, the light-blue sky studded with stars and covering the half-figure of Christ, and the common gold background with large brownish-red Greek letters forming an inscription in the centre, lend festivity to the composition. Stylistic features affiliate the representations with the enamels of St Stephen's Byzantine crown and suggest that they should be considered as the workmanship of Constantinople masters. The plaque must have been brought to Georgia by Mariam in 1072, when she arrived to visit her dying father, Bagrat IV.

ill. 109



# Three Plaques Forming the Deesis Composition 11th century, Byzantine work

Dimensions: Plaque with the image of Christ - 7,5 x 4 2cm

Plaques with the images of the Virgin and John the Baptist - 8 x 4,4cm

The three plaques in the upper part of the middle section of the triptych, immediately underneath the arch, form the scene of The Deesis. The Enthroned Christ is unrelated to the figures of the Virgin and to St John the Baptist. Moreover the plaques depicting them also show the hand of God, projecting from the sky, a detail

ნათლისმცემლის დიდეზული ფიგურაა მთელი ტანით წარმოდგენილი, მოციქულთა მარკოზის, ლუკას, პეტრესა და პავლეს ნახევარფიგურებითურთ. ჯვრის ჰორიზონტალურ მკლავზე მიძღვნითი ასომთავრული წარწერაა, სხვა დანარჩენი განმარტებითი წარწერები კი ბერძნულია..

და მაინც, კვირიკეს ჯვრის შესრულება ქართველ ოსტატს უნდა მიეწეროს. ამაზე არა მხოლოდ ქართული წარწერა მეტკველებს ("ქრისტე, ადიდე კვირიკე მეფეჲ") არამედ ისიც, რომ ბერძნულში მაგისტროსად წოდებული კვირიკეს სახელი არასწორადაა დაწერილი. ქართველმა მეცნიერებმა, პალეოგრაფიისა და ისტორიული საბუთების ანალიზის შედეგად დაასკვნეს, რომ წარწერებში მოხსენიებული ჯვრის დამკვეთი X საუკუნის ქართველი ხელისუფალი, კახეთის მეფე მაგისტროსი კვირიკე II-ა. ამდენად, ე.წ. კვირიკეს ჯვარი ბიზანტიური ორიენტაციის X საუკუნის ქართულ მინანქრად უნდა მივიჩნიოთ.

ფირფიტა მიხეილ VII დუკასა და მისი მეუღლის მარიამის გამოსახულებით

კარედის ცენტრალურ ნაწილს მხატვრულად აგვირგვინებს ფირფიტა ქრისტეს მიერ იმპერატორთა წყვილის კურთხევის გამოსახულებით. თემატურად იგი იმპერატორის ძალაუფლების ღმრთითბოძებულობას შეგვახსენებს. ამგვარი სცენები ხშირია ბიზანტიურ მინიატურებსა თუ სპილოს ძვლის ნაკეთობებზე. ხახულის კარედზე წარმოდგენილ პირთა მიმართ განსაკუთრებული ყურადღება ჩვენში იმითაა გამოწვეული, რომ აქ, პარაპინაქად წოდებულ ბიზანტიელ იმპერატორ მიხეილ VII დუკასთან ერთად გამოსახულია მისი მეუღლე, ქართველი მეფის ბაგრატ IV ასული, მარიამი. მისი "პორტრეტი" აღბეჭდილია აგრეთვე XI საუკუნის ერთ-ერთ მინიატბურაზე (წმ. იოანე ოქროპირის თხზულებათა ბერძნული ხელნაწერი, პარიზის ნაც. გიგლიოთეკა), სადაც იგი თავის მეორე მეუღლესთან, ნიკიფორე ბოტანიატთან ერთად წარმოგვიდგება. შუა საუკუნეების პირობით გამოსახულებებში, ძნელია, ალბათ, იმ სილამაზის გადმოცემა, რომლითაც ცნობილი იყო ქართველი მეფის ასული. მაგრამ ოსტატი გარკვეულად მაინც მიგვანიშნებს დედოფლის დახვეწილ ნაკვთებს, მის თხელ ცხვირს, მოქნილ წარბებს, დიდ სხივმფენ შავ თვალებს, მოვარდatypical of this scene. The plaques are still interpreted as The Deesis which, being located in a central area, highlights the main idea of the triptych.

The refinement of all three plaques, the sophistication with which they are executed, the austere chevron pattern of the attire, the accurately drawn spiral on the knees, and restrained deep blue and light blue colours are typical of Byzantine representations of the 11<sup>th</sup> century. These plaques must be a royal commission and should have come from the best workshops of Constantinople. The plaque of the Saviour is attributed to those where St Stephen's and Monomachos' famous crowns were created. These brilliant artworks must have been brought to Georgia in 1072 by Mariam, daughter of Bagrat IV.

ill. 111



# Two Plaques Representing the Virgin and the Archangel Michael Holding Crowns

11<sup>th</sup> century, Byzantine work Dimensions: 3x3cm

These two plaques adorn the triptych beneath the central icon. The Virgin holding a woman's crown is depicted on the right, while the Archangel Michael with a man's crown is shown on the left. The figures are rendered at half-length, against the gold background. The manner of their execution and the colour gamut (blue, light blue and emerald-green) relate them to the plaques of Michael Ducas and Empress Mariam. This affinity may





ისფრო გამჭვირვალე ტონით მონიშნული მისი სახის კანის სინაზეს.

ფრონტალურობა, მდიდრული სამეფო სამოსი, დიდი ზურმუხტისფერი ნახევრადგამჭვირვალე შარავანდები, ქრისტეს ნახევარფიგურის მომცველი ოქროსფერი გარსკვლავებით მოჭედილი ღია ცისფერი "ცა", საერთო ოქროს ფონი ცენტრში დიდი მოყავისფრო-წითელი ბერძნული ასოებით გამოყვანილი წარწერით, კომპოზიციის საზეიმო ხასიათს განსაზღვრავს. სტილისტური ნიშნებით იგი ეხმიანება მონომახოსისა და წმ. სტეფანეს ბიზანტიური გვირგვინების მინანქრებს ათმლ იწომსოლეძას სილოგომიტმატსშოჯ ათ იყოს დამზადებული. საქართველოში ის, უთუოდ, მარიამ დედოფლის 1072 წელს სამშობლოში მომაკვდავი მამის, მეფე გაგრატ IV-ის, მოსანახულებლად ჩამოსვლისას უნდა მოხვედრილიყო. სურ. 110

# ვედრების სახით დაჯგუფებული სამი ფირფიტა

XI ს., ბიზანტიური ხელობა

ზომეგი: ფირფიტა ქრისტეს გამოსახულეგით —  $7.5 \times 4.2 \, \mathrm{bd}$ .

ფირფიტები მარიამისა და იოანეს გამოსახულებით — 8 X 4.4 სმ.

კარედის შუა არეზე, მის ზედა ნაწილში, უშუალოდ თაღის ქვეშ მოთავსებული სამი ფირფიტა ისეა განლაგებული, რომ "ვედრების" სცენად მი-ვიჩნიოთ. თუმცა დაკვირვებით ჩანს, რომ შუაში წარმოდგენილი აღსაუდრებული მაცხოვარი მხატვრულად ვერ უკავშირდება ღმრთისმშობლისა და წმ. იოანე ნათლისმცემლის ფიგურებს. ამასთან, სცენას თან ახლავს ამ კომპოზიციისთვის უჩვეულო იკონოგრაფიული დეტალი — ცის სეგმენტიდან გამოსული ღმრთის მარჯვენა. ამის მიუხედავად, საბოლოოდ, ფირფიტები მაინც ვედრებად აღიქმება, რითაც, მათი თვალსაჩინო ადგილზე განთავსებით, კიდევ ერთხელ ხაზგას-მულია კარედის მთავარი თეოლოგიური იდეა.

სამივე ფირფიტის ფიგურების დახვეწილობა, შესრულების სინატიფე, სამოსთა მკაცრი "თევზიფხური" ნახატი, მუხლებზე დახვეწილი ოსტატობით გამოყვანილი სპირალი, თავშეკავებული ლურ<sub>г</sub>-ცისფერი კოლორიტი ამ დარგის XI საუკუნის ბიზანტიური მანუშევრებისთვისაა დამახასიათებელი. ეს ფირფიტები სამეფო დაკვეთით კონსტანტინოპოლის საუკეთესო სახელოსნოებში უნდა იყოს დამზადებული. მეტიც, მაცხოვრის ფირფიტა სულაც იმ სახელოსნოს უკავშირდება, სადაც წმ. სტეფანეს თუ მონომახის სახელგანთქმული გვირგვინები შეიქმნა. ეს შესანიშნავი ნაწარმოებებიც მეფე ბაგრატ IV ასულის, მარიამ დედოფლის მიერ, 1072 წელს უნდა იყოს საქართველოში ჩამოტანილი. სურ. 110

ორი ფორფიტა ღმრთისმშობლისა და მიქელ

მთავარანგელოზისა, გვირგვინებით ხელში XI ს., ბიზანტიური ხელობა ზომები: 3 — 3 სმ.

also contain certain implications – the Virgin might be holding a crown of her namesake Empress Mariam, while the Archangel Michael that of Michael Ducas. They might have originally formed a certain 'ensemble', as pointed out by D. Gordeev.

ill. 111-112

# Oval Medallion representing the Receiving of Benediction from the Virgin

11<sup>th</sup> century, Georgian work Dimensions: 5x4,4cm

The medallion, adorning the left panel of the Khakhuli triptych, presents two queens, receiving benediction from the Virgin. The deep blue maphorium and light blue stola, in which the Virgin is clad, are treated with a chevron pattern. Identical images of queens are shown on two more oval medallions located on the right panel of the triptych. None of them bears an inscription, which makes the identification of the persons represented difficult.

The manner of treatment and the careless execution allow us to affiliate all three oval medallions to the same set. Noteworthy is the location of the crown over the veil, which, according to the observation of N. Kondakov and I. Javakhishvili, is not characteristic of Byzantine dress - the veil here is interpreted as a mandili, a traditional Georgian headdress for women.

The style of the medallions reveals Greek orientation, though the way in which these works are executed clearly point to Georgian craftsmanship.

ill. 113

# Two Plaques Representing the Apostles

11<sup>th</sup> century, Byzantine art Dimensions: 8x55cm

The rounded gold plaques, featuring the pairs of apostles (John the Theologian and St Peter on the left, and St Paul and St Mathew on the right) shown at full length, turned to the centre against a gold background, are located on the lower, protruding part of the triptych, on both sides of the central rosette. The nail holes visible here suggest that they used to be fixed to another part of the triptych.

The refined line and drawing marking the figures, as well as the bright colour gamut, point to the mature Byzantine style of the 11th century. The attire is treated with chevron design (so-called Chevronstil) patterned with stripes of four colours.

ill. 114-115

## Plaque Representing Christ Pantokrator

First half of the 12<sup>th</sup> century, Georgian work Dimensions: 8x7cm

The plaque with Christ Pantokrator is the second largest enamel of the triptych, the largest being the central icon of the Virgin. Located in the upper right corner, near the main representation, the image violates the symmetry ცენტრალური ხატის ქვემოთ ორი ფირფიტაა ოქროს ფონზე გამოსახული წელზევითი ფიგურებით: მარჯვნივ, ღმრთისმშობელი, რომელსაც სადედოფლო გვირგვინი უჭირავს, მარცხნივ კი, მიქელ მთავარნაგელოზი სამეფო გვირგვინით ხელში. მათი შესრულების მანერა, კოლორიტი (ლურჯი, ცისფერი, ზურმუხტისფერი) აახლოვებს მათ მიხეილ დუკასა და დედოფალ მარიამის ფირფიტებთან. შესაძლოა, ეს სიახლოვე შინაარსობრივიც იყოს — ღმრთისმშობელს ხელში მისი სეხნიის, მარიამ დედოფლის გვირგვინი ეჭიროს, ხოლო მთავარანგელოზ მიქელს, მიხეილ დუკასი. იქნებ ისინი, მართლაც, როგორც დ. გორდეევი ფიქრობს, ერთ დროს რაღაც საგანგებო "ანსამალს" ქმნიდა.

სურ. 111-112

# ოვალური მედალიონი დედოფლების კურთხევის გამოსახულებით

XI ს., ქართული ხელობა ზომები: 5 X 4,4 სმ.

მედალიონი ამკობს ხახულის ტრიპტიქონის მარცხენა ფრთას. იგი წარმოგვიდგენს ორ დედოფალს, რომელთაც ღმრთისმშობელი აკურთხებს. ღმრთისმშობლის მუქი ლურჯი მაფორიუმი და ცისფერი სტოლა XI საუკუნისთვის ჩვეული "თევზიფხური" ნახატითაა დამუშავებული. დედოფალთა ამგვარივე გამოსახულებები გვაქვს კიდევ ორ ოვალურ მედალიონზე, რომლებიც კარედის მარჯვენა ფრთაზეა განთავსებული. წარწერის გარეშე წარმოდგენილ გამოსახულებათა ვინაობის დადგენა ჭირს.

სამივე ოვალური მედალიონი, დამუშავების ხასიათითა თუ შესრულების დაუდევრობით, ერთი კომპლექტისაა. ყურადღებას იპყრობს დედოფალთა გვირგვინის დადგმა თავშალს ზემოთ, რაც ნ. კონდაკოვისა და ივ. ჯავახიშვილის დაკვირვებით, არ არის დამახასიათებელი ბიზანტიური კოსტუმისთვის — თავშალი აქ ქართულ მანდილად აღიქმება.

მედალიონთა მხატვრული სტილი თუმც ბერძნული ორიენტაციისა, მაგრამ მათი შემსრულებელი მაინც აშკარად ქართველი ოსტატი უნდა იყოს. სურ. 113

# ორი ფირფიტა მოციქულთა წყვილებით

XI ს., ბიზანტიური ხელობა ზომები: 8 X 5,5 სმ.

ხახულის კარედის ქვედა გამოწეულ ნაწილზე, ცენტრალური ვარდულის ორსავ მხარეს თავმომრგვალებული ოქროს ფირფიტებია, რომლებზედაც მოციქულთა სრული ტანით წარმოდგენილი ორ-ორი ფიგურაა (მარცხნივ — იოანე ღმრთისმეტყველი და წმ. პეტრე, მარჯვნივ — წმ. პავლე და წმ. მათე). ძველი ნალურსმის კვალი მიუთითებს, რომ ადრე ისინი სხვაგან იყო დამაგრებული.

ფიგურების მკვეთრი დახვეწილი ხაზის და ნახა-

of the arrangement of the enamels. The half-figure of Christ Pantokrator catches the eye due to its colour and expressiveness, which makes this work distinct from Byzantine samples of the early 12th century, even from the Stavelot triptych similar to it.

The combination of brownish-purple and blue with gold and orange, the large eyes brightened with dilated black pupils, hook-like folds of the himation, and the expressive contrajuxtaposition between the dynamic flow of the folds on the right hand with the gesture add brightness and tension to the representation.

The craftsmanship of the plaque is excellent, though there are numerous pores, which is typical of many Georgian enamels. This plaque of Georgian enamel art with its image of the Pantokrator, revealing Byzantine orientation, must be attributed to the first half of the 12th century.

ill. 116

# Medallions Representing St Peter, St Mathew and St Simon

First half of the 12<sup>th</sup> century, Georgian art Dimensions: diameter – approx. 6cm

The medallions adorning the wings of the Khakhuli triptych are characterised by the same size, similar manner of execution and the use of identical artistic and technical devices. The general stylistic peculiarities relate them to the Byzantine medallions of the Stavelot triptych and of the Viššy-Brod staurotheque, though greater mildness, and the expressiveness rendered through a nervous line, frequent use of wine-colour tint enlivening the complexion, as well as numerous pores, affiliate these medallions with Georgian enamels.

The similar images of St Peter and St Mathew, characterised by noble appearances, expressiveness rendered through luminous eyes, tense looks and masterful craftsmanship, are ranked among the best samples of enamel art. The half-figure of St Simon, slightly differs from these images, being drawn with a more nervous line, depicted in dark colours and filled with emotion. ill. 117-119

## **Decorative Cross in a Medallion**

First half of the 12<sup>th</sup> century, Byzantine work Dimensions: 17,5 x 11,5cm; medallion diameter – 2,5cm

One of the finest decorative crosses embellishing the Khakhuli triptych is located in the right corner of the central part. Its arms are covered with refined ornaments, while the centre is accentuated with a medallion featuring the half-figure of Christ. The ornamentation is formed by a succession of small, blue and red circles with flowers inscribed in them, as well as cross-like figures and emerald-green inclusions, all shown against a white background. This ornamentation, distinguished for its richness and noble colouring, finds analogues with the famous Byzantine samples, such as those of the Limburg staurotheque and the icon of the Archangel





ტის ხასიათი, გაღიადფერებული პალიტრა შესანიშნავად წარმოგვიდგენს XI საუკუნის მომწიფებულ ბიზანტიურ სტილს. ნიშანდობლივია სამოსის დამუშავება ოთხი ფერის ზოლებით შედგენილი "თევზიფხური" ნახატით — მანერა, რომელიც შევრონსტილ-ის სახელითაა ცნობილი. სურ. 114-115

# ფირფიტა ქრისტე-პანტოკრატორის გამოსახულებით

XII ს.-ის I ნახ., ქართული ხელობა ზომები: 8 X 7 სმ.

კარედის მინანქართა შორის, ღმრთისმშობლის ცენტრალური ხატის შემდეგ, ყველაზე დიდი ქრისტე-პანტოკრატორის ფირფიტაა, რომელიც მთავარი გამოსახულების სიახლოვეს, ზედა მარჯვენა კუთხეშია განთავსებული ისე, რომ გარკვეულად არღვევს მინანქართა სიმეტრიული განაწილების წესს. ქრისტე-პანტოკრატორის ნახევარფიგურა ყურადღებას იპყრობს თავისი განსაკუთრებული ფერადოვნებითა და ექსპრესიით, რითაც იგი XII საუკუნის პირველი ნახევრის ბიზანტიური ძეგლებისგან გამოირჩევა (მაგ., მისი მსგავსი სტაველო-ტრიპტიქონისგან). გამოსახულებას განსაკუთრებულ ჟღერადობას და გარკვეულ დაძაბულობასაც ანიჭებს მეწამულ-ყავისფრისა და ლურჯის ოქროსთან და ფორთოხლისფერთან შეხამება, მაცხოვრის გაფართოებული, დიდი შავი გუგებით ანთებული თვალები, ჰიმატიონის კაუჭისმაგვარი ნაოჭების მოუსვენარი დინების მაცხოვრის მარჯვენის ჟესტთან ექსპრესიული დაპირისპირება.

ფირფიტის შესრულება მაღალი დონისაა, თუმც მრავლადაა ფორები, რაც საკმაოდ ხშირია ქართულ მინანქარში. ამრიგად, პანტოკრატორის ფირფიტა XII საუკუნის პირველი ნახევრის ქართული მინანქრული ხელოვნების ნიმუშია, რომელიც ბიზანტიური ორიენტაციის კგუფს მიეკუთვნება.

# მედალიონები წმ. პეტრეს, წმ. მათეს და წმ. სგიმონის გამოსახულებებით

XII ს.-ის I ნახ., ქართული ხელობა ზომები: დიამეტრი — დაახლოებით 6 სმ.

ხახულის კარედის ფრთებზე განთავსებულ წმინდანთა მედალიონებს ერთნაირი ზომები, შესრულების მანერის მსგავსება, მხატვრული და ტექნიკური ხერხების ერთგვარი ერთსახოვნება აერთიანებს. ზოგადი სტილისტური ნიშნებით ისინი სტაველო-ტრიპტიქონისა და ვიში ბროდის სტავროთეკის ბიზანტიურ მედალიონებს ემსგავსება. მაგრამ მათი მეტი სირბილე, ანდა ნერვული ხაზით გადმოცემული ექსპრესია, კანის ფერად სახეთა გამაცხოვლებელი მოღვინისფროს ხშირი გამოყენება, თუ მრავალრიცხოვანი ფორები ამ მედალიონებს ქართულ მინანქრებთან აახლოვებს.

ერთი ტიპისაა წმ. პეტრესა და წმ. მათეს გამოსახ-

Michael kept in the treasury of San Marco.

The outline of the face of Christ Pantokrator displayed on the medallion and the drawing of hook-like folds remind us of the saints arranged circularly on the Khakhuli triptych. The cross is a Byzantine work dating from the first half of the 12<sup>th</sup> century.



# The Gelati Icon of the Saviour First Half of the 12<sup>th</sup> century, Georgian work Dimensions: 40 x 30 cm Museum of Fine Arts

Of the painted half-figure of Christ, retouched later, only the face, the neck, a small fragment of the attire, the right hand of God and the gold plaque of the Gospel inlaid with amethysts and sapphires, survive. The large halo of the Saviour and the quadripholium with the initial of Christ are enamelled. The vegetative ornaments with the colouring of arms against a white background and with its drawing reminding of the ornaments typical of eastern fabrics, are made with a unique standard of workmanship.

The representation has a chased, gold-plated background and is decorated with ornaments engraved against a punched background. The circles, formed by the undulating stalks, contain a long leaf with its end part rolled over a stalk, and this pattern first occurred in Georgian repoussé art in the 10th century e.g. in the icon of the Khobi Virgin commissioned by King Leon, while the earliest ornaments of the chamfer can be seen on the 11th century icons, such as on the Botchorma icon.

The frame of the icon is lavishly adorned. It is divided into recurrent segments formed of the central medallion and two pairs of small circles patterned with niello. A large inscription in asomtavruli script is also made using the niello technique. The cloisonné enamel medallions form effective colourful accents. The niello medallions used to be embellished with transversally aligned gems.

ულებები — სახეთა კეთილშობილებით, ანთებული თვალების ექსპრესიით, დაძაბული გამოხედ-ვით, ხელობის მაღალი ღირსებით გამორჩეულნი, ისინი მინანქრის საუკეთესო ნიმუშთაგანია. რამდენადმე განსხვავებულია — ხაზის მეტი ნერვულობით, კოლორიტის სიმუქით, თუმც მაღალ დონეზე შესრულებული და გარკვეული ემოციური მუხტის მატარებელი წმ. სვიმონის ნახევარფიგურა.

სურ. 117-119

# 

XII ს.-ის I ნახ., ბიზანტიური ხელობა ზომები: 17,5 X 11,5 სმ; მედალიონის დიამეტრი — 2,5 სმ.

ხახულის კარედის დეკორატიულ კვრებს შორის ერთ-ერთი საუკეთესო ცენტრალური არის მარ**ჯ**ვენა კუთხეშია მოთავსებული. მისი მკლავები ერთიანად ფაქიზი ორნამენტითაა დაფარული, მათ გასაუარზე კი მედალიონია, რომლის ოქროს ფონზეც ქრისტეს ნახევარფიგურაა გამოსახული. თვით ორნამენტი თეთრ ფონზე ლურგი და წითელი მომცრო წრეების რიგით, მათში ჩაწერილი უვავილებითა და მათ შორის მოქცეული ჯვრული სახეებითა და ზურმუხტისფერი ჩანართებითაა შედგენილი. სიმდიდრითა და კეთილშობილური ფერადოვნებით გამორჩეული ამ კვრის ანალოგიური ორნამენტი გვხვდება ბიზანტიური ხელოვნების ისეთ ცნობილ ნიმუშებზე, როგორიცაა ლიმბურგის სტავროთეკა და სან-მარკოს საგანძურში დაცული მდგომარე მიქელ მთავარანგელოზის ხატი.

მედალიონში გამოსახული ქრისტე-ყოვლისმპყროზელის სახის მონახაზი თუ კაუჭისმაგვარი ნაკეცების ნახატი ხახულის კარედზე წრიულად განლაგებულ მედალიონთა წმინდანებს ჰგავს. ჯვარი XII საუკუნის პირველი ნახევრის ბიზანტიური ნაწარმოებია. სურ. 120

# გელათის მაცხოვრის ხატი

XII ს.-ის I ნახ., ქართული ხელობა ზომები: 40 X 30 სმ. სხსმ (№12, გრ. 37)

ეს ფერწერული, მოგვიანებით გადაწერილი ხატი მაცხოვრის გამოსახულებით არც თუ პირვანდელი სახით არის ჩვენამდე მოღწეული (შერჩენილია სახე, კისერი, სამოსის მცირე ფრაგმენტი, მაკურთხეველი მარჯვენა და სახარების ოქროს ფრიფიტა ამეთვისტოსა და საფირონის ქვებით). მაცხოვრის დიდი შარავანდი და კვადრიფოლიუმი ქრისტეს ინიციალით მინანქრულია. შარავანდის მუქ-ლურჯ ფონზე გაშლილი მცენარეული ორნამენტი თეთრფონიანი მკლავების ფერადოვნებითა და ნახატით, აღმოსავლური ქსოვილის მსგავსი დეკორით ნატიფადაა შესრულებული.

გამოსახულების ფონი ჭედურია, მოოქრული, აქ პუნსონირებულ ფონზე დახვეწილი გრავი-

The type of the framing of the Gelati icon - the mathematical precision with which it is structured, the austere geometric division, the increased interest in ornament, the accurate and dry, austere drawing and the use of colourful accents - fully complies with the standards of the period referred to in the inscription. The mentioning of Svimon Tchqondideli, bishop of Tchqondidi, a great public figure of the first half of the 12th century, under the title of Tchqondideli Mtsignobartukhutsesi (the Great Chancellor), attributes the icon of the Gelati Saviour to the period between 1125 and 1141. According to the inscription, Svimon Tchqondideli (Svimon of Tchqondidi) had another Byzantine title, that of Ipertimos, which is not mentioned in any other record. The inscription also mentions the master of the framing - Asan of Tchqondidi - which is very rare in medieval art.

ill. 130

# Medallions Representing the Images of Saints and the Hetoimasia

First half of the 12<sup>th</sup>century, Georgian work Dimensions: diameter – approx. 3,4cm

The frame of the Gelati icon is adorned with five medallions, four of which are accompanied with inscriptions in asomtavruli script.

The medallion with the Hetoimasia accentuating the centre of the upper part of the frame is remarkable for its bold combination of red and yellow with dark blue. In terms of colouring, this medallion most resembles the image of St Luke located on the later frame to the left. The strongly characteristic, resolute face almost looks like a portrait.

The faces of St Peter on the right and St Paul on the left, are rendered through a different colour gamut, ranging mainly from green and to blue, and are more emotional: St Paul has a glance more diverted inside, while St Peter emanates more warmth and kindness.

The slipshod lines of the folds of the attire of the saints and contrasting local colour spots lend expressiveness and dynamism to the images. The medallions must have been made by a Georgian master in a Georgian workshop in the first half of the 12<sup>th</sup> century. It can be assumed that they were created especially for the frame of the Gelati Saviour. They, as well as the entire frame, are the works of the best masters of that time and also reflect the advanced aspirations of the period. ill. 131-134

# **Medallion Representing the Archangel**

First half of the 12<sup>th</sup> century, Georgian work Dimensions: diameter – 3,4cm

The medallion with the half-figure of the archangel is now kept separately. With its colour, the rendering and the size of the face, this medallion reveals an affinity with the medallions of the Gelati icon accompanied with Georgian inscriptions, and especially with the representations of St Luke and the Hetoimasia.





რებული ორნამენტია გაშლილი. ყლორტის დინებით შექმნილ წრეებში ჩართული გრძელცხვირა ფოთოლი, ყლორტზე დახვეული ბოლოთი ქართულ ჭედურობაში ჯერ კიდევ X საუკუნიდან არის ცნობილი (მაგ., ლეონ მეფისეული ხობის ღმრთისმშობლის ხატი), ცერობის ორნამენტი კი XI საუკუნის ხატებზე გვხვდება (მაგ., ბოჭორმის ხატი).

ხატის მოჩარჩოება მდიდრულადაა მორთული. იგი დაყოფილია განმეორებად მონაცვლე მონაცვუებად, რომელნიც ოქროს ფონზე სევადით გამოყვანილი ცენტრალური მედალიონისა და ორ-ორი წყვილი პატარა წრეებისგან შედგება. სევადითაა გამოყვანილი აგრეთვე ხატის ვრცელი ასომთავრული წარწერა. ეფექტურ ფერადოვან აქცენტებს ქმნის ტიხრული მინანქრით შესრულებული მედალიონები. სევადის მედალიონებს განივად ჩამწკრივებული თვლები ამდიდრებდა.

გელათის ხატის ჩარჩოს ხასიათი — აგეზის სრული სიზუსტე, გეომეტრიული დაყოფის სიმკაცრე, ორნამენტისადმი გაზრდილი ინტერესი, ზუსტი და მშრალი ნახატი და ფერადოვანი აქცენტების გამოყენება — სავსებით შეესატყვისება დროის იმ მონაკვეთს, რომელსაც წარწერა გვიდასტურებს. XII საუკუნის პირველი ნახევრის დიდი მოღვაწის, სვიმონ ჭყონდიდელის აქ მოხსენიება ჭყონდიდელ-მწიგნობართუხუცესის ტიტულატურით გელათის მაცხოვრის ხატის ჩარჩოს თარიღს 1125-1141 წლებით განსაზღვრავს. წარწერიდან ირკვევა, რომ სვიმონ ჭყონდიდელს ჰქონია კიდევ ბიზანტიური ტიტული — იპერტიმოსი, რაც სხვა საბუთებში არ ჩანს. წარწერაში მოხსენებულია ჩარჩოს შემამკობელი ოსტატიც — ასანი ჭყონდიდიდან — რაც არც ისე ხშირია შუა საუკუნეების ხელოვნებაში. სურ. 130

# მედალიონები წმინდანთა გამოსახულებით და "განმზადებული საქდრით"

XII ს. I ნახ., ქართული ხელობა ზომები: დიამეტრი — დაახლ. 3,4 სმ.

გელათის ხატის ჩარჩოს დღეს ხუთი მინანქრული მედალიონი ამკობს, რომელთაგან ოთხს ქართული ასომთავრული წარწერა ახლავს.

ჩარჩოს ზედა ნაწილის ცენტრში მოთავსებული მედალიონი ჰეტიმასიას ("საუდარს განმზადე-ბულს") წარმოგვიდგენს. ფერადოვნების მხრივ (წითლისა და ყვითლის მუქ ლურჯთან თამამი შეხამება) ამ მედალიონს ყველაზე მეტად ეხმიანება მარცხნივ გვერდით არშიაზე მოცემული წმ. ლუკას გამოსახულება, რომლის სახასიათო, თითქმის "პორტრეტული" სახე თავიდანვე იქცევს მნახველის ყურადღებას.

სხვაგვარი ფერადოვანი გადაწუვეტა ჩანს წმინდანების, პეტრესა (მარჯვნივ) და პავლეს (მარცნივ) სახეების გამოსახვისას — აქ მომწვანომოლურჯო ჭარბობს, - და, ამდენად, ისინიც სხვაგვარ ემოციურ მუხტს გადმოსცემენ (წმ. პავ-

This is the medallion, mentioned by N. Kondakov, D. Bakradze and D. Gordeev, which used to adorn the right upper corner of the triptych frame.

ill. 135

### Medallion Representing St George

First half of the 12<sup>th</sup> century, Byzantine Work Dimensions: diameter – 3,4cm

The medallion with the image of St George is located in the centre of the lower part of the frame of the Gelati icon. It must have replaced the original medallion.

The austere and refined execution, accurate rendering of St George's features, emerald and dark blue colouring, as well as the accompanying Greek inscription, sharply distinguish the medallion from the Georgian enamels embellishing the Gelati frame and relate it to contemporary Byzantine samples, namely the medallions of the Stavelot triptych and Viššy-Brod staurotheque. Thus, the medallion of St George must be affiliated with the Byzantine works of the first half of the 12th century. ill. 135

#### Mitre

Embroidery, gems 28,5 x 19,5 cm 17<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

This mitre from Gelati, commissioned by a certain Bishop Mitropane, and, among others, worn by the Catholicos of Apkhazeti, is characterised by a highly original form and adornment. Unlike other mitres, it is not a complete, folding headband, but rather appears to contain two parts - the 'hood' itself, which is almost rectangular, is placed within the four-dentil 'crown', with thin gemmed crosses erected on its peak and on the central part, as well as on each of the teethes. Both the 'crown' and the 'hood' contain representations of the apostles, the Communion of the Apostles, the Washing of Feet, embroidered with gold and ringed with pearls. Numerous translucent and opaque gems, inserted randomly, surround the representations and fill the upper surface of the mitre, the greenish-blue turquoise in particular catching the eye. This adornment lends extraordinary richness and festivity to the mitre. With its colouring, the mitre reminds us of the Kakhetian icons of the second half of the 16th century, such as the Virgin of Atsquri, which can be explained when we assume that this mitre was commissioned by Mitropane of Alaverdi, who moved to West Georgia in the middle of the 17th century.

ill. 198

#### Cover

Gilt silver 15,5 x 14,5 cm 18<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

The cruciform 'lid' placed over the Eucharistic offerings, bearing the inscription of King Solomon and Queen

ლე, თითქოს, თავის თავშია ჩაღრმავებული, წმ. პეტრე კი უფრო გულითადი და თბილია).

წმინდანთა სამოსის ნაოჭების ნებისმიერად გამოყვანილი ხაზები, ლოკალური ლაქების დაპირისპირება ხაზს უსვამს გამოსახულებათა ექსპრესიულობასა და დინამიკურობას. მედალიონები
ქართველი ოსტატის მიერ ქართულ სახელოსნოში XII საუკუნის პირველ ნახევარში უნდა
იყოს შესრულებული. შეიძლება ვივარაუდოთ,
რომ ისინი საგანგებოდ გელათის მაცხოვრის
ხატის ჩარჩოს მოსართავადაა დამზადებული.
ისინი, ისევე როგორც მთელი ჩარჩო, იმ დროის
საუკეთესო ოსტატების ნახელავია და ეპოქის
მოწინავე მისწრაფებებს ასახავს.

მედალიონი მთავარანგელოზის გამოსახულეგით

XII ს.-ის I ნახ., ქართული ხელობა ზომები: დიამეტრი — 3,4 სმ.

მედალიონი მთავარანგელოზის ნახევარგიფურით დღეს ცალკე ინახება. ფერადოვნებით, მომრგვალებული სახის გამოყვანის წესით, მისი საერთო, ოდნავ ლირიული, ოდნავ ნაივური განწყობითა და ზომით ეს მედალიონი გელათის ხატის ჩარჩოს ქართულწარწერიან მედალიონებს, ყველაზე მეტად წმ. ლუკასა და "განმზადებული საყდრის" გამოსახულებებს უახლოვდება.

ეს ის მედალიონია, რომელიც კარედის ჩარჩოს ზედა მარჯვენა კუთხეში იყო მოთავსეზული და რომელსაც იხსენიებენ წ. კონდაკოვი, დ. ბაქრაძე და დ. გორდეევი. სურ. 136

მედალიონი წმ. გიორგის გამოსახულებით XII ს.-ის I ნახ., გიზანტიური ხელოგა ზომეგი: დიამეტრი — 3,4 სმ.

მედალიონი წმ. გიორგის გამოსახულებით მოთავსებულია გელათის ხატის ჩარჩოს ქვედა ნაწილის ცენტრში. თავდაპირველად აქ, ეტყობა,

ლი.

შესრულების სიმკაცრითა და დახვეწილობით გამორჩეული, წმ. გიორგის გამოსახულება როგორც ნაკვთების აკურატული გამოუვანით, ასევე ზურმუხტისფერ-მუქი ლურკი ფერადოვნებითა თუ ბერძნული წარწერით, აშკარად განსხვავდება გელათის ჩარჩოს ქართული მინანქრებისაგან და ენათესავება მის თანადროულ ბიზანტიურ ნიმუშებს — სტაველო-ტრიპტიქონსა და ვიში ბროდის სტავროთეკის მედალიონებს.

სხვა მედალიონი უნდა ყოფილიყო განთავსებუ-

წმ. გიორგის მედალიონი XII საუკუნის პირველი ნახევრის ბიზანტიურ ნაწარმოებთა რიგში ექცევა.

სურ. 135

Mariam, is plain. Being of neat workmanship, it reminds us of the attention paid by the last kings of Imereti to Gelati. It must have been the kings who donated, after the invasion of the monastery in 1759, the majority of liturgical vessels, icon-lamps, chandeliers, etc kept in the monastery as late as the early 20th century. ill. 163

#### Cover

silver Gilt, niello 12,5 x 12 cm 18<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

The 'star', inscribed by Imeretian King Solomon is more sophisticated than the first – the arms are rendered unevenly, in Baroque style, the area of their intersection features the nielloed representation of the Saviour, while the edges of the arms are adorned with figures of the saints. The Slavonic inscriptions (only the name of the king is in Georgian) and the drawing of the figures attest to the use of Russian samples or to the Russian origin of the object.

ill. 164



# Mitre

Embroidery, gems 22 x 17 cm 17<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

The headdress displays three representations: the lateral sides have the Annunciation, where the Archangel Gabriel, delivering the Annunciation, and the Virgin





#### მიტრა

ნაქარგობა, ძვირფასი თვლები 28,5 X 19,5 სმ XVII ს. სხსმ

ეს გელათური მიტრა, რომელიც მიტროფანე მღდედლთმთავარს შეუმკობინებია და აფხაზეთის მწყემსმთავარსაც უტარებია, ,სხვებისგან ფორმითაც განირჩევა და მორთულობითაც. დანარჩენებისგან განსხვავებით, ის ერთიანი, მომრგვალებული თავსაბურავი კი არ არის, არამედ თითქოს ორნაწილიანია — საკუთრივ (თითქმის ოთხკუთხა) "ქუდი" ოთხკბილა "გვირგვინშია" ჩასმული; მის თავზე, შუაში და ყოველ კბილთაგანზე ძვირფასი თლვებისგან ასხმული წვრილი ჯვრები აღიმართება; "გვირგვინზეც" და "ქუდზეც" ოქრომკედით ნაქარგი და მარგალიტმოვლებული გამოსახულებებია (მახარებელნი, მოციქულთა ზიარება, ფერხთაბანა და ა.შ.), მათ ირგვლივ კი, ისევე როგორც ცაზე, სხდასხხვა ფერის (თვალს ფირუზების მომწვანო-მოლურგო ხვდება), გაუმჭვირი და გამჭვირვალე თვლებია მიმობნეული. ყოველივე ეს სამღვდელთმთავრო თავსაბურავს განსაკუთრებულ სიმდიდრესა და ზეიმურობას სძენს. ფერადოვნებით მიტრა XVI საუკუნის მეორე ნახევრის კახურ ხატებსაც — თუგინდ აწყურის ღმრთისმშობლისას — მოგვაგონებს, რაც გასაგები ხდება, თუ დამკვეთად XVI საუკუნის შუახანში დასავლეთ საქართველოში გადმოხვეწილი ალავერდელი მიტროფანე ვიგულვეთ. სურ. 198

# ვარსკვლავ-კამარა

მოოქრული ვერცხლი 15,5 — 14,5 სმ. XVIII ს. სხსმ

სურ. 163

## ვარსკვლავ-კამარა

მოოქრული ვერცხლი, სევადი 12,5 X 12 სმ. XVIII ს. სხსმ

იმერეთის მეფე სოლომონის მიერ წარწერი-ლი "ვარსკვლავი" პირველზე უფრო რთულია. მკლავები ევროპული ბაროკოს უაიდაზე შეჭრილ-

have a hexapterygon between them; the upper surface of the mitre features the figure of Christ Pantokrator. The embroidered representations are adorned with pearls, while the mitre itself is embellished with a row of mostly blue gems. Compared with the rest of the head-dresses preserved in Gelati, this one seems to be more restrained and modest.

ill. 160

#### Mitre

Embroidery, enamel, gems 19x17cm 18<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

The gold cloth is embellished with floral ornaments formed by firmly sewn on pearls among which the painted enamel representations of the Glory of the Virgin, the Saviour and the Saints can be seen. The upper and lower portions of the mitre are adorned with a succession of gems and gilt figures of angels rendered, in Baroque tradition, as a head with small wings. Gems are inserted among the enamels. A cross formed by blue stones accentuates the upper surface of the mitre. In general, the mitre reveals the striving for luxury and resembles Russian objects d'art marked by European influence.

# Epigonation

Embroidery 35x35cm 1765 KMHE

This part of the ecclesiastical vestment was donated by the wife of Paata Abashidze, Tinatin Chichua, to loseb of Genati, later Catholicos. The figures of vine stalks, grapes and leaves, appearing to be 'decorative' to the modern eye, imply reference to the eternal life. The style of execution reveals the trend towards voluminosity, the latter being indicative of the Russian-European influence.

ill. 166

# **Cross Candle**

Silver Gilt 17,5 x 8,5 cm 17<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

In the 17<sup>th</sup>century, Suimeon, Bishop of Gelati, son of the Imeretian King Constantine and brother of King Giorgi III, called this object a 'cross candle'. With its rounded ends and sculptural representation of the Saviour it at present resembles a cross. The object is characterised by fairly good craftsmanship but is not particularly remarkable. Noteworthy are the donor and the original function of the item.

ill. 156-157

შემოჭრილია, გადაკვეთაზე უფლის, მკლავების ბოლოებში კი წმინდანების, სევადით დატანილი, გამოსახულებებია. სლავური წარწერები (ქართულად მხოლოდ მეფის სახელი წერია) და ფიგურების ნახატი რუსული ნიმუშების გამოყენებას ან ნივთის რუსულობას მიუთითებს.

#### მიტრა

ნაქარგობა, ძვირფასი თვლები 22 X 17 სმ. XVII ს. სხსმ

სამღვდელმთავრო თავსაბურავზე სამი ძირითადი გამოსახულებაა: მის გვერდებზე — "ხარება"; მახარებელი გაბრიელ მთავარანგელოზი და ღმრთისმშობელი, მათ შორის ექვსფრდედითურთ, ზემოთ, "ცაზე" კი — მაცხოვარი ყოვლისმპყრობელი. ნაქარგ გამოსახულებებს მარგალიტი ევლება, თვით მიტრას კი, ძვირფასი (უმთავრესად მოლურჯო) თვლების რიგები. სხვა გელათურ სამღვდელმთავრო თავსაბურავებთან შედარებით, ეს, ერთგვარად, თავშეკავებულიც და მოკრძალებულიც ჩანს.

სურ. 160

# მიტრა

ნაქარგობა, მინანქარი, ძვირფასი თვლები 19 X 17 სმ. XVIII ს. სხსმ

ოქროსფერ ქსოვილზე მჭიდროდ დაკერებული მარგალიტებით გამოყვანილ მცენარეულ სახებს შორის მოთავსებულია ოვალური ფერწერული მინანქრები ღმრთისმშობლის დიდების, მაცხოვრის, წმინდანების გამოსახულებით. მიტრას ზევით-ქვევით თვლებისა და მოოქრული ანგელოზების (ბაროკულ ქაიდაზე ბავშვის თავი პატარა ფრთებითურთ) მონაცვლეობით, თვლების რიგებია ჩაყოლებული მინანქრებს შორისაც და ლურჯი ქვებით გამოყვანილი ჯვარი მიტრას "ცაზე". მთლიანობაში მიტრა ფუფუნების სურვილითაა აღბეჭდილი და ევრობული გავლენით შექმნილ რუსულ ნივთებსაც ჰგავს.

სურ. 161

# ეწქერი

ნაქარგობა 35 X 35 სმ. 1765 წ. ქიემ

მღვდელთმთავრის შესამოსლის ეს ნაწილი თინათინ ჩიჩუას, პაატა აგაშიძის მეუღლეს, გენათელი იოსეგის, შემდგომ კათალიკოსისთვის, მიურთმევია. დღევანდელი თვალისთვის "დეკორატიულ", ვაზის ყლორტისა და მტევან-ფოთლეგის სახეებში სიმგოლური საზრისი, მარადის ცხოვრეგაზე მინიშნეგაა ნაგულისხმევი. თვით შესრულეგაში უკვე მოჩანს წინა საუკუნეეგზე მეტი მიდრეკილება მოცულოგითოგისადმი, რაც რუსულ-ევროპუ-

## **Epitaphion**

Embroidery 109 x 165cm 1657-1660 KMHE



An epitaphion is a liturgical cloth with the image of the dead Christ. This epitaphion, preserved in Gelati in early times, and most likely even created especially for the monastery, was ordered by one of the donors of the main church of the monastery, Genateli, later Catholicos of Apkhazeti, Zakaria Kvariani. The cloth dates from the period when he ruled as catholicos.

The representation is relatively simple and, apart from the deposed Christ flanked by the Virgin and St John the Theologian, contains the images of the celestial powers and the evangelists, the latter being depicted in the corners. The reddish-brown, bluish and yellow figures, as well as the ornamental band enclosing the representations, shown against dark velvet, abound in gold and silver. The icon bears the signs of its time, such as the drawing reminiscent of some of the repoussé icons of the 17th century and the elongated shape of the letters forming an inscription. The composition itself is not new – it stands close to the epitaphion commissioned by Imeretian King Bagrat III, restorer of Gelati, almost a century earlier.

ill. 158

#### **Epitaphion**

Embroidery 131 x 190cm 1664 KMHE

This epitaphion has been embroidered by a certain Tinatin, a noble woman and a daughter of Kaikhosro, 'for the intercession of our souls' and 'for the guidance of our son Davit'. No record survives concerning to whom she donated the object. The only note from a later inscription informs us that in the 18th century the Imeretian King Solomon presented the epitaphion to Gogna Desert. The object must have appeared in Gelati after the abolition of the latter in 1859.

The representation shows the version known only in Georgia – apart from The Lamentation of Christ by the Holy Women and the Apostles, it also depicts the Myrrhbearing Women at the Tomb and St Peter. The epitaphion embroidered on white silk with coloured threads and with a little use of gold, is remarkable for its very light colours, which, considering a certain naivety of the drawing, lends expressiveness to the object. ill. 199

# **Chalice Cover**

Embroidery 65-75cm 1763 KMHE

Chalice covers were made in large numbers in Gelati.



ლი გავლენის მოწმობაც არის. სურ. 166

#### ჯვარ-სანთელი

მოოქრული ვერცხლი 17,5 X 8,5 სმ. XVII ს. სხსმ

იმერეთის მეფის კონსტანტინეს ძე და მეფისვე, გიორგი III-ის ძმა, XVII საუკუნის დასაწყისში გელათის საეპისკოპოსო საყდრის მპყრობელი სუიმეონ ამ ნივთს "გვარ-სანთელს" უწოდებს. ახლა იგი აღარაფრით განსხვავდება ჩვეულებრივი გვრისგან — ბოლოებმომრგვალებულია, ზედ ვნებული მაცხოვრის ქანდაკოვანი გამოსახულებით. ხელობა რიგიანია, თუმც არაფრით გამორჩეული. საგულისხმო ჩვენთვის მისი შემომწირველია და ოდინდელი დანიშნულება.

#### გარდამოხსნა

ნაქარგოგა 109 X 165 სმ. 1657-1660 წწ. ქიემ

გარდამოხსნა (გერძ. ეპიტაფიონ), როგორც ცნობილია, ლიტურგიული ქსოვილია აღსრულებული ქრისტეს გამოსახულებით. ადრე გელათის მონასტერში დაცული ეს გარდამოხსნა, იქნებ მისთვისვე შექმნილი, მონასტრის მთავარი ტაძრის ერთი მომხატველთაგანის, ჯერ გენათელის, შემდგომ კი აფხაზეთის კათალიკოსის, ზაქარია ქვარიანის დაკვეთაა. სწორედ მისი კათალიკოსობით არის იგი დათარიღებული.

გამოსახულება შედარებით მარტივია — გარდამოხსნილი მაცხოვრისა და აქეთ-იქით ღმრთისმშობლისა და წმ. იოანე ღვთისმეტყველის გარდა, ზეციური ძალნი და (კუთხეებში) მახარებელნი. მუქ ხავერდზე მოწითალო-ყავისფრით, მოცისფროთი და ყვითლით გამოყვანილი ფიგურებიც, შემომფარგლავი ორნამენტული არშიაც ჭარბად ოქრო, ასევე ვერცხლნარევია. დროის ნიშანთაგან ნახატის ხასიათიც შეიძლება ვახსენოთ (იგი XVII საუკუნის ზოგიერთ ჭედურ ხატს გაგახსენებთ) და წარწერის წაგრძელებული ასოების მოხაზულობაც. თვით ამგვარ კომპოზიციას საქართველოში გარკვეული წინაისტორია აქვს — იგი ძალზე ახლოსაა მაგ., ასიოდ წლით ძველ, გელათის აღმდგენელის, იმერეთის მეფის ბაგრატ III-ის დაკვეთილ გარდამოხსნასთან. სურ. 158

### გარდამოხსნა

ნაქარგობა 131 X 190 სმ. 1664 წ. ქიემ

წარჩინებულ ქალბატონს, ვინმე თინათინ ქაიხოსროს ასულს, ეს გარდამოხსნა "სულისა ჩვენიAmong the surviving ones, the most noteworthy are two, donated to Gelati and to the Khakhuli Virgin in 1763 by the daughter of King of Kartl-Kakheti Kingdom Teimuraz and the sister of King Erekle II, Ana. Gelati is designated in an inscription as the 'guardian church of Kakhetian tribes, descendants of David' and 'magnificent Gaenati'. These chalice covers are also embroidered with symbolic images - a cross, the passion objects, a cock indicating the denial of Christ by St Peter and the hexapteryga - as was the tradition at that time. Along with the traditional approach, the craftsmanship also reveals the influence of European art of a later period (e.g. elements of a linear perspective).

#### The Gelati Gospels

Parchment 25,5 x 18, 5cm 12<sup>th</sup> century IM

The Gelati Gospels is one of the most celebrated Georgian manuscripts of which neither the donor, nor the copier, nor the original location or later adventure is known. The book, copied in nuskhuri (minuscule) script, finds an affinity with 11th century codices made either in the Georgian scriptorium of Calypso, near Antioch, or by calligraphers and painters of this school. This can be judged according to the number of canon tables, the character of the adornment of the capital letters, etc. It shows the most obvious similarity to the Alavardi Gospels, executed between 1053 and 1054, which, like that of Gelati, is provided with an apocryphal story of King Avgaroz and the icon of the Holy Face, which is a Georgian tradition. The book of Four Gospels is adorned with fourteen canon tables, The Deesis, the four evangelists, painted decorative elements and initials, two-hundred and fifty scenes from the life of Christ and ten miniatures relating the correspondence between Avgaroz and Christ. The Gelati Gospels is one of the books in which the miniatures follow the narration and through laconic compositions, clearly representing depicted events, and dramatic juxtaposition of vivid colours with the gold background, tell about the earthly life of the Saviour.

ill. 137-140

### Cross of Davit Aghmashenebeli

Silver, gold 18x 34cm 9<sup>th</sup>-10<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

Throughout the centuries, at different times and due to various reasons, the Gelati treasure was enriched with items that were neither created in Gelati nor were donated to its churches. Some of the pieces had been created even before the foundation of the monastery.

The earliest among the surviving gold and silver pieces is a small processional cross, which, according to tradition, always accompanied King Davit Aghmashenebeli on his military campaigns. The silver cross has a small

სა საუდსრად" და "ძისა ჩუენისა დავითის წარსამართებლად" თვითონ ამოუქარგავს. არ ვიცით, სად შესწირა მან იგი თავდაპირველად, მოგვიანო წარწერა იმასღა გვეუბნება, რომ უკვე XVIII საუკუნეში გარდამოხსნა იმერეთის მეფე სოლომონს გოგნის უდაბნოსთვის გადაუცია. გელათში იგი, ალბათ, ამ უკანასკნელის 1859 წელს გაუქმების შემდეგ მოხვდებოდა.

გამოსახულება მხოლოდ საქართველოში ცნობილ რედაქციას გვთავაზობს — წმ. დედათა და
მოციქულთა მიერ (ანგელოზთა დასებისა და მახარებელთა სიმბოლოების თანხლებით) მაცხოვრის დატირების გარდა, აქ ქვედა კიდეზე აღმდგარი
უფლის საფლავთან მისული მენელსაცხებლე
დედანი და წმ. პეტრეა წარმოდგენილი. თეთრ
აბრეშუმზე ფერადი ძაფებით, ოქროს მცირედი
გამოყენებით, ნაქარგი გარდამოხსნა იშვიათად
ღია ფერადოვნებით გამოირჩევა, რომელიც მას,
ნახატის ერთგვარი გულუბრყვილობისას, თავისებურ გამომსახველობას სძენს.

# დაფარნა

ნაქარგოგა 65 X 75 სმ. 1763 წ. ქიემ

საუფლო ძღვენზე გადასაფარებელი ქსოვილები, დაფარნები, გელათში მრავლად იქნებოდა. შემორჩენილთაგან საყურადღებოა ორი, რომელნიც წარწერაში "დავითიანთა კახელ ტომთა ფარგელ ზიაღად მიმნიჭებელ ტაძრად" და "განსაკრთომელ გაენათად" წოდებულ გელათსა და ხახულის ღმრთისმშობელს ქართლ-კახეთის მეფის თეიმურაზის ასულმა და ერეკლე II-ის დამ, ანამ 1763 წელს შესწირა. ჩვეულებისამებრ, აქაც ქრისტეს მაცხოვნებელ მსხვერპლზე მიმანიშნებელი სიმბოლური გამოსახულებანია ამოქარგული (ჯვარი, ვნების იარაღები, წმ. პეტრესგან მაცხოვრის უარყოფის აღმწიშვნელი მამალი, ექვსფრდედები). შესრულებას საკმაოდ ატყვია ახალი დროის ევროპული ხელოვნების ზემოქმედება (იხ., მაგ., "სწორი პერსპექტივის" ელემენტები), ძველ ტრადიციულ მიდგომასთან შერწყმული. სურ. 165

# გელათის ოთხთავი

ეტრატი 25,5 X 18, 5 სმ. XII ს. ხი

გელათის ოთხთავი ერთი უცნობილესი ქართული ხელნაწერია, თუმცა არც მისი დამკვეთი თუ გადამწერი ვიცით, არც თავდაპირველი ადგილსამქოფელი, არც შემდგომი თავგადასავალი. ნუსხურით გადაწერილი წიგნი ანტიოქიის მახლობლად, კალიპოსის ქართულ სკრიტორიუმსა თუ იქიდან გამოსული კალიგრაფ-მომხატველების მიერ XI საუკუნეში შესრულებულ კოდექსებს ენათესავება (კამარების რიცხვი, საზედაო

golden plaque fixed to the end of its lower arm, featuring the following inscription in asomtavruli script: 'Lord, the creator of all, exalt Davit, King of Apkhazs, Hers and Kakhs, crowned by You, the sun of Christianity. Amen'. Ekvtime Taqaishvili noted that 'it is without doubt that the inscription ... is dedicated to Davit Aghmashenebeli'. The cross itself dates from a later period, from the 10th or maybe even from the 9th century. This is attested by the figure reliefs, their full conventionalism, and the composition of the entire ornamentation atypical of processional crosses. The centre features a large semisphere, contrary to the custom beginning from the 10th century onwards, when this section depicted the crucified Christ; the arms display the angels, the apostles and the evangelists; the lower arm highlights the figure of St Barbare. Such repoussé compositions occur on large altar crosses, which mostly survive in Svanetian (West Georgian highlands) churches. Noteworthily, Barbare is a saint widely venerated in Svaneti.

ill. 122-123

# Stylus

Silver 24x24cm 10<sup>th</sup> century KMHE

This small rhipidion is characterised by the same shape and composition as other samples surviving from the same period. It is made up of two silver leaves, tied in five circles, and shaped in the form of a cross. The handle does not survive – both sides of the rhipidion display the same composition. The middle part is furnished with an apocalyptic tetramorph, with the pair of archangels surrounded by a large circle. Each of the archangels is accompanied by an inscription mentioning his name. The figures are almost entirely flat and identical. Some hold a rhipidion as a deacon would hold it during various liturgical services. The figure compositions are embellished with ornamental bands. According to its characteristics, the cross should be attributed to the 10<sup>th</sup> century.

ill. 121

# **Cross of Marivalt Tsirkvaleli**

Silver Gilt
Length of the handle – 96cm
Cross - 28,1 x 23,6cm
First quarter of the 11<sup>th</sup> century; handle – 16<sup>th</sup> century
Museum of Fine Arts; KMHE

The reverse side of the processional cross bears an inscription indicating the donor: 'I, Marivalt, daughter of Vachina Tsirkualeli, mother of Kvirike, created this cross for the Okona shrine...'. No other historical record has preserved the names of the persons mentioned. Okona and his shrine, to which the cross was donated, is located in East Georgia as is also of Tsirkuali. Nothing is known whatsoever on when and how the cross of Marivalt came to be kept in Gelati. But it was in the monastery as early as in the 16th century. The handle of the cross, thanks to which it became a bishop's crozier, bears this inscription in asomtavruli script: '...May





ასოების მორთვის წესი და ა.შ.). განსაკუთრებით ახლოს დგას იგი 1053-1054 წლების ალავერდის ოთხთავთან, რომელსაც, გელათურივით, ავგაროზ მეფისა და მაცხოვრის ხელთუქმწელი ხატის აპოკრიფი ერთვის (რაც, თავისთავად, ქართული ტრადიციაა). სახარება ძალზე უხვადაა შემკული: 14 კამარა, ვედრება, 4 მახარებელი, მოხატული თავსართები და საზედაო ასოები, ქრისტეს ცხოვრების გადმომცემი 250 და 10 ავგაროზისა და მაცხოვრის მიმოწერის ამსახველი მინიატურა. გელათის ოთხთავი ერთი იმათთაგანია, სადაც წიგნის მხატვრვობა ფეხდაფეხ მიყვება სიტყვიერ თხრობას და თავადაც საკმაოდ ლაკონიური, მაგრამ ქმედების ნათლად გადმომცემი კომპოზიციებით, ოქროს ფონზე დაძაბულად აჟღერებული ფერებით გვიყვება მაცხოვრის ამქვეყნად ყოფნის ამბავს.

სურ. 137-140

# დავით აღმაშენებლის ჭვარი

გერცხლი, ოქრო 18 b 34 სმ. IX-X სს. სხსმ

საუკუნეების მანძილზე, სხვადასხვა დროს და სხვადასხხვა მიზეზთა გამო, გელათის საგანძურში ისეთი ნივთებიც აღმოჩნდა, რომლებიც არც არის საკუთრივ გელათური, უშუალოდ გელათის ეკლესიებისთვის შენაწირი. ზოგი მათგანი გელათში მონასტრის დაარსებამდეცაა გაკეთებული.

გელათის ოქრო-ვერცხლეულიდან ქრნოლოგიურადყველაზე ადრეული მომცრო ზომის საწინამძღვრო კვარია, რომელიც, გადმოცემის თანახმად, მუდამ თან ახლდა დავით აღმაშენებელს ომიანობის ჟამს. ვერცხლის ჯვარს, ქვედა მკლავის ბოლოზე, მიმაგრებული აქვს ოქროს პატარა ფირფიტა ასომთავრული წარწერით: "ღმერთო, ყოვლისა დამბადებელო, ადიდე შენ მიერ გუირგუინოსანი დავით, აფხაზთა და ქართველთა, ჰერთა და კახთა მეფე, მზე ქრისტიანოზისაჲ, ,ამინ". ჯერ კიდევ ექვთიმე თაყაიშვილმა განსაზღვრა — "სრულიად უეჭველია, რომ წარწერა . . . მიძღვნილია დავით აღმაშენებლისადმი". საკუთრივ ჯვარი ბევრად ადრინდელია — X, შესაძლოა IX საუკუნისაც კი. ამ ადრინდელ დროზე მეტყველებს ფიგუროვანი რელიეფები, მათი სრული პიროზითობა, მთელი დეკორის, საწინამძღვრო ჯვრებისთვის სრულიად უჩვეულო შედგენილობა. ცენტრში — მოზრდილი ნახევარსფერო (X ს. მოყოლებული, როგორც წესი, აქ ჯვარცმული ქრისტეა ხოლმე), მკლავებზე კი — ანგელოზები, მახარებლები, მოციქულები; ქვედა მკლავზე, საგანგებოდ გამოყოფილი, წმ. ბარბარეს ფიგურაა. მოჭედილობის ამდაგვარი კომპოზიცია დიდ საკურთხევლისწინა ჯვრებზე გვაქვს, უპირატესად სვანეთის ეკლესიებში შემორჩენილი. ბარბარეც სვანეთში დიდად გავრცელებული წმინდანია. სურ. 122-123

God have mercy on Bishop Melchisedec Saqvarelidze of Gaenati. We created this Sioni reliquary ... for the intercession and mercy of our souls and for the glorification of the Virgin (the church of Gaenati). Melchisedec led the congregation of Gelati between 1519 and 1529.

The face of the cross features a sculptured figure of the crucified Christ and bears a large, single cornelian on each edge. In the centre of the back displays the Virgin and Child surrounded by the half-figures of the angels, St John the Baptist and the evangelists in the medallions are depicted. A few other crosses with similar decoration can be found elsewhere in Georgia. What makes this cross different from all the others is its original shape — each arm, slightely widening towards the edges, is enclosed by a semicircular curve to which three small medallions, accentuated with a precious stone and seed pearl, are attached. Unfortunately, most of the are now missing.

ill. 124-126



St Mamas Silver Gilt Diameter 20cm First half of the 11<sup>th</sup> century

The roundel with the image of St Mamas must have been part of a large ecclesiastical item. This is the only chased image of St Mamas mounted on a lion in Georgia. However, the scene can be observed on other types of works of art, such as monumental paintings, manuscript illuminations including Georgian ones, namely the Manglisi murals of the 11th century and the works of St Gregory the Theologian of the 12th century. Where and when this iconographic image of St Mamas was introduced in Christian art and how an 11th century Georgian goldsmith was able to contribute it is hard to establish. Yet, the Gelati roundel has long been considered, both in and outside Georgia as a highly valuable work of medieval goldsmith art. The roundel is truly expressive - the simple, easily perceptible and laconic composition, the figure forming haut-relief at certain places, with sculptural forms against the plain background and bright silver and gold parts obviously designed to create an effect.

ill. 128

#### სამწერობელი

ვერცხლი 24 X 24 სმ. X ს. ქიემ

რიპიდა, ანუ სამწერობელი, როგორც ამ ტიპის სხვა ქართულ ძეგლებზე იხსენიება, საქტიტორო წარწერაში (". . . შევქმენ ესე სამწერობელი . . . ") პატარა ზომისაა, ზოგადად ისეთივე ფორმის და აგებულების, როგორც ჩვენამდე მოღწეული სხვადასხვა დროის ნიმუშეზი: ვერცხლის ორი ფურცლისგან შედგენილი, ხუთ წრედ შეკრული, — სამწერობლის ორივე მხარეს ერთი და იგივე სუჟეტური კომპოზიციაა. შუაში აპოკალიფსური ტეტრამორფია, გარშემო კი, ოთხსავე უფრო მოზრდილ წრეში — მთავარანგელოზთა წყვილი. თითოეულს თავისი სახელი აქვს მიწერილი. მაგრამ ყველა ფიგურა ერთნაირია, თითქმის სრულიად ბრტყელი, ზოგადი ფორმა იქნება ეს, ცალკეული ნაწილები თუ სხვადასხვა საგნები. ზოგ მათგანს რიპიდა უჭირავს, ისევე, როგორც ჩვეულებრივ დიაკვანს ეპურა იგი ხელთ რეალურ სინამდვილეში, სხვადასხვა საღვთისმსახურო რიტუალის დროს. ფიგუროვან კომპოზიციებს ჩარჩოდ ორნამენტული არშიები ევლება. ყველა ნიშნით — ეს X საუკუნის ნაწარმოებია. სურ. 121

#### მარივალტ წირქვალელის #ვარი

მოოქრული ვერცხლი ტარის სიგრძე — 96 სმ. კვარი — 28,1 X 23,6 სმ. XI ს.-ის პირველი მეოთხედი; ტარი — XVI ს. სხსმ; ქიემ

საწინამძღვრო კვრის ზურგზე მოთავსებულია ასომთავრული წარწერიდან მისი დამკვეთი ირკვევა: "მე, მარივალტმან, ასულმან ვაჩინა წირქუალელისამან, დედამ კვირიკესმან, შევქმენ კუარი ესე ხატისა ოქონისაი . . . " ამ ისტორიულ პირთა შესახებ სხვა რამ ცნობა არც გაგვაჩნია. მოხსენებული ოქონა და მისი ხატი, ანუ აღმოსავლეთ საქართველოშია (ისევე როგორც წირქუალი). არაფერი ვიცით, როგორ, როდის XVI საუკუნიდან იგი უკვე აქ არის. ჯვრის ტარზე მისი მეოხებით ის სამღვდელმთავრო კვერთხის ნაწილად იქცა — ასომთავრული წარწერაა: ". . . დიდისა საყდრისა გაენათის მღდელმთავარებისკოპოსსა მელქისედეგს საყვარელიძეს შეუნდოს ღმერთმან. შევქმენით კუბო ესე (სიონის სანაწილე) . . . სულისა ჩუენისა საოხად და შესანდობელად, საყდრისა გაენათისა ღმრთისმშობლისათვის სადიდებელად." მელქისედეგი გელათის სამწქსოს 1519-1529 წლებში განაგებდა.

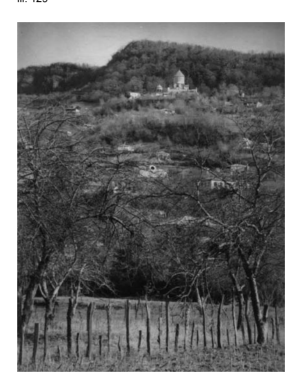
ჯვრის წინა პირზე ერთადერთი სკულპტურუ-ლი ფიგურაა — ჯვარზე გაკრული მაცხოვარი, კიდეებზე — თითო მსხვილი სარდიონის ქვა. ცენტრში — ღმრთისმშობელი ყრმით, გარშემო

# Icon of the Saviour

Silver 137 x 100cm Early 11<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts



The artistic merits of the repoussé work and the craftsmanship of the large icon of the Saviour was pointed out already by N. Kondakov. The repoussé revêtement of the icon is distinguished for its artistic treatment and technical execution. The icon is characterised by perfectly organised composition. Some parts are plastically marked and purposefully enlarged, and the gilt halo is embellished with diverse ornamental motifs. The mastefully chased narrow frames of the icon are filled with identical, so-called 'nail-like' ornaments.



Beshken Opizari

Cover of the Berta Gospel

Silver Gilt

22,5 x 17 cm

12<sup>th</sup> century

Beka Opizari

Cover of the
Tsqarostavi Gospel
Silver Gilt
20 x 17 cm
12<sup>th</sup> century IM

Along with various manuscript books preserved at Gelati, two are masterpieces of art of the goldsmith. These are the covers of the Berta and Tsqariostavi Gospels, chased by Beka and Beshken Opizari in the second half of the 12<sup>th</sup> century. A large number of similarities among the parts executed in repoussé technique, despite slight differences, would be enough to suggest their creation by a same master if the names had not been mentioned in the inscriptions. The inscription on



კი მედალიონებში ჩამჯდარი ნახევარფიგურები (ანგელოზები, წმ. იოანე ნათლისმცემელი, მახარებლები). ამდაგვარი მორთულობის ჯვრები სხვაც გვაქვს საქართველოში, მართალია, სულ რამდენიმე. მაგრამ თავად კვრის ფორმა გამონაკლისია — თითოეული მკლავი, კიდეებისკენ ოდნავ გაფართოებული, შემოფარგლულია ნახევარწრიუოლი რკალით, რომელსაც სამი მომცრო მედალიონი ებმის (უმეტესობა მოვარდნილია) შუაგულში ძვირფასი თვლით და მარგალიტების მძივით.

სურ. 124-127

#### **წმ. მამა**ჲ

მოოქრული ვერცხლი დიამეტრი 20 სმ. XI ს.-ის პირველი მეოთხედი სხსმ

ტონდო წმ. მამა $\mathbf{c}$ ს გამოსახულებით რაღაც მოზრდილი საეკლესიო საგნის ნაწილი უნდა იყოს. ლომზე შემჯდარი წმ. მამაჲს ჭედური გამოსახულება არც საქართველოშია ცნობილი, არც სხვაგან სადმე (გვხვდება მაგალითები სხვა დარგებიდან — მონუმენტური მხატვრობა, ხელნაწერი წიგნის დასურათება, მათ შორის რამდენიმე ქართული ნიმუშიც: მანგლისის მოხატულობა, XI ს., მინიატურა, წმ. გრიგოლ ღვთისმეტყველის თხზულებანი, XII ს.). ძნელია დაბეჯითებით ითქვას, სად ან როდის შემოდის პირველად ქრისტიანულ ხელოვნებაში წმ. მამაჲს ეს იკონოგრაფიული სახე ან რა წვლილი მიუძღვის ამ მიმართებით XI საუკუნის ქართველ ოქრომჭედელ ოსტატს. მაგრამ გელათის ტონდო უკვე კარგა ხანია და არა მარტო ჩვენში არის აღიარებული შუასაუკუნოვანი ოქრომჭედლობის მაღალხარისხოვან ნაწარმოებად. აქ მართლაც ყველაფერი მეტყველია — მარტივი, ადვილად აღსაქმელი, ლაკონიური კომპოზიცია, სადა ფონზე მკვეთრი სკულპტურული ფორმებით "გამოძერწილი" (ალაგ-ალაგ თითქმის ჰორელიეფური) გამოსახულება, აშკარად ეფექტზე გათვლილი ვერცხლისა და მოოქრული ნაწილების მჟღერი ფერადოვნება. სურ. 128

# მაცხოვრის ხატი

ვერცხლი 137 X 100 b∂. XI ს.-ის დასაწყისი სხსმ

მაცხოვრის დიდი ხატის მოჭედილობის მხატვვრული ღირსებანი და საშემსრულებლო დონე ჯერ კიდევ ნ. კონდაკოვს აქვს ჩანიშნული. ხატის ჭედურობა მართლაც შთამბეჭდავია, მხატვრული ხარისხოვნებითაც, ტექნიკური ოსტატობითაც. ზედმიწევნითაა მოწესრიგებული ზოგადი კომპოზიციური აგებულება, მაცხოვრის ნახევარფიგურა ძლიერია, მონუმენტური, ცალკეული ნაწილები პლასტიკურად გამოკვეთილი, საგანგებოდ გადიდებული და მოოქრული შარავანდი მრავალსახა ორნამენტული მოტივეზით მორთული. ხატის მოჩარჩოების ვიწრო არშიები სრუthe repoussé revêtement of the Berta Gospel contains the following words: 'this Gospel was chased with the donation of Okropiri ...by the hand of Beshken Opizari'. The Tsgarostavi inscription, apart from the master's signature 'Christ, have mercy on the goldsmith Beka Opizari', specifies the identity of the donor - 'humble Iovane Saparel-Mtbevari, Bishop of Tbeti'. Furthermore, one of the notes supporting the inscription says that this Gospel was copied by Ioane Pukaralisdze and Giorgi Setaisdze in 1195. The repoussé work appears to be from the same period, which is suggested by another inscription, containing highly valuable information: '...This Gospel is plated with silver worth two hundred drahmae and gold of twenty drahmae, gems and pearls and the fee for the goldsmith 23...'. Beka Opizari's reputation is also attested by the fact that loane, Bishop of Ancha, 'on the order of and with a donation' from Queen Tamar, commissioned to Beka Opizari to adorn the renowned Anchi icon of the Saviour.

ill. 141-144

#### Icon of the Saviour

Silver Gilt 137 x 95 sm 13th century Museum of Fine Arts

The icon of the Saviour is related to Davit Narin and thus dates from the second half of the 13th century. The frame bears an inscription in asomtavruli script: 'I, abbot loane, humble servant of Davit, the great king of kings and the son of Rusudan, decorate the image of the Saviour by transferrng and chasing it for the renewed glory of their kingship, so that...'. As it appears, the confessor of Davit, Ioane, had 'transferred' this painted icon on a new board and chased it anew for the glorification of the king.

The surviving layer of paint is of a later date. The repoussé work of the 13th century, the entire silver gilt surface, the halo and the background around the representation, as well as the framings are covered with floral ornaments. The repoussé adornment is extensive, so that even the smooth medallions inserted in the framing fail to reduce the effect. Such lavish use of ornamentation is typical of Georgian goldsmith art of the 12th and 13th centuries, which is particularly noticeable when considering these works against earlier samples.

ill. 145

# Icon of the Virgin

Silver 20x30cm 16th century Museum of Fine Arts

The face of the icon of the Virgin, including the frame, is chased from a single silver plate. The faces of the figures were chased of the same plate. The surviving painting is a later addition. The icon features the Virgin Enthroned, also called the Virgin Eleousa. The repoussee constitutes a well consolidated, compact whole, with all features executed in masterly fashion. The reლიად ერთფეროვანი ე.წ. ლურსმისებრი ორნამენტითაა შევსებული, მაგრამ ასევე ჩინებულად ნაჭედი.

სურ. 129

**ბეშქენ ოპიზარი**ბერთის ოთხთავის

უდა

მოოქრული ვერცხლი

22,5 X 17 სმ.

ბექა ოპიზარი
წქაროსთავის
თთხთავის ქდა
მოოქრული ვერცხლი
20 X 17 სმ.

XII b. XII b. bo bo

იმ ხელნაწერ წიგნთა შორის, რომლებიც გელათმა შემოგვინარჩუნა, ორი საოქრომჭედლო ხელოვნების ბრწყინვალე ნიმუშია — ბერთისა და წყაროსთაის ოთხთავთა უდები, XII საუკუნის მეორე ნახევარში მოჭედილი ბეშქენ და ბექა ოპიზარების მიერ (ბერთიც, წყაროსთავიც, ოპიზაც ისტორიული ტაო-კლარჯეთია). ამ მოჭედილობათა შორის, მიუხედავად მცირეოდენი სხვაობისა, იმდენი და ისეთი ხასიათის მსგავსებაა, შეიძლებოდა ორივე ერთი ოსტატის ნახელავად მიგვეჩნია, რომ არა წარწერებში მოხსენიებული სახელები. ბერთის მოჭედილობის წარწერა გვაუწყებს, რომ "ოქროპირისა ნივთითა მოიჭედა სახარება ესე . . . ვდელითა ბეშქენ ოპიზარისაითა". წყაროსთავის წარწერაში, გარდა ოსტატის ხელმოწერისა ("ქრისტე, შეიწყალე ოქრომჭედელი ბექაჲ ოპიზარი"), უფრო დაზუსტებულია დამკვეთის ვინაობა — "ტბეთის ეპისკოპოსი, გლახაკი იოვანე საფარელ-მტბევარი". და, რაც კიდევ უფრო ღირებულია, თავად ხელნაწერის ერთ-ერთ მინაწერში მითითებულია, რომ ეს ოთხთავი გადაწერილია იოანე ფუკარალისძისა და გიორგი სეთაჲსძის მიერ 1195 წელს. ამავე წლებისაა მოჭედილოგაც. ასე ჩანს კიდევ ერთი, თავისი შინაარსით უიშვიათესი, მინაწერიდანაც: ". . . ამას ოთხთავსა ზედა არს ორასი დრამისა ვერცხლი და ოცისა დრამისა ოქროჲ, თვლები და მარგალიტი და ოქრომჭედლისა ველფასი 23. . . " ბექა ოპიზარის ხელოვნებაზე ისიც კარგად მეტყველებს, რომ იოანე ანჩელმა ეპისკოპოსმა, თამარ მეფის "ბრძანებითა და ნიჳთისა ბოძებითა", განთქმული ანჩის მაცხოვრის ხატის "პატივით მოჭედვა" სწორედ ბექას დაავალა. სურ. 141-144

# მაცხოვრის ხატი

მოოქრული გერცხლი 137 X 95 სმ XIII ს. სხსმ

მაცხოვრის ხატი, რომელიც დავით ნარინის სახელთან არის დაკავშირებული, ე.ი. XIII საუკუნის მეორე ნახევრისაა. ასომთავრული წარწერა მოჩარჩოების არშიაზეა: "ქ. დჲდჲსა მეფეთ მეფისა დავითჲსბ, ძისა რუსუდანისი, მიწაჲ წინამძღუარი იოანე ვამკობ სახესა ღვთისა მაცხოვრისასა გარდაყვანითა და მოჭედითა ახლად სადბდებელად მეფობისა მათისა, რაჲთა ორ. . . " როგორც ირკვევა, დავითის მოძღვარს, იოანეს,, ეს ფერწ-

verse of the icon and the inscription are made up of thick, decoratively arranged letters of asomtavruli script made with the same precision. The text mentions the donor of the icon, Vakhtang, son of King Alexandre II of Imereti (1484-1510), brother of Bagrat III.

ill 146

#### Sokhasteri Icons

Silver Savior's (69,5 x 52,2 sm.) Virgin's (71 x 50 sm.) 16<sup>th</sup> century KMHE

These two icons which, according to N. Kondakov, were transferred to Gelati from Sokhasteri Nunnery, date from the first third of the 16th century by one and the same master. The icon of the Saviour has even preserved the name of the artist - 'sinful goldsmith Nikoloza'. Another inscription, larger in size, made by the same hand, mentions the donors of the icon: the treasurer Sargis Mkhetsidze (died 1531) and his wife, 'Elene, formerly Ekaterine, daughter of Amilakhor Zedgenidze', and niece of Bagrat III. These two icons are more than similar - the general character of the repossé work, the treatment of figure representations, the ornamental adornment on the halo and framing, and the prevailing motifs are almost identical. However, certain differences can be observed in the arrangement. Noteworthy are the figures of donors inserted in the donor's inscription which must originally have been present on the icon of the Saviour as well. These small figures and especially their attire reveal attempts of observations of the reality. Only a veil survives of Elene's attire, which is plain and tightly fitted. The rich attire of Sargis appears to reflect the traditional nobles' dress in Georgia at that time.

ill. 218-219

# Icon of the Virgin

Silver 70 x 50 cm 16<sup>th</sup> century KMHE

The icon of the Virgin had already been in Sokhasteri when Mari Brosset visited the place in the mid-19th century, while N. Kondakov and D. Bakradze found it preserved in the great church of Gelati in the 1880s. It shows the standing Virgin and Child, flanked by five medallions on each side, featuring the half-figures of saints in various postures and with different gestures. The entire background and the three bands on the frame are covered with floral ornaments. The fourth band bears an inscription in asomtavruli script: 'We, Mkhetsisdze Piran and my wife Elene, the daughter of Abashidze, had this holy icon chased and adorned with gems and pearls, and contributed three peasants...'. Piran was a son of Sargis Mkhetsisdze.

ill. 220





ერული ხატი ახალ დაფაზე "გარდაუყვანია" და ახლად მოუჭედავს მეფის სადიდებლად.

ამუამინდელი ფერწერული ფენა გვიანდელია. XIII საუკუნის მოჭედილობა, მოოქრული ვერ-ცხლის მთელი ზედაპირი, შარავანდი და ფონი გამოსახულების გარშემო, ჩარჩოს არშიები, შევსებულია მცენარეული ორნამენტით. ჭედური სამკაული მეტისმეტად გადატვირთულია, რასაც ვერანაირად ვერ ანელებს არშიებზე ჩართული გლუვი მედალიონები. ასეთი მიდგომა, ორნამენტით დეკორის ასე დახვავება XII-XIII საუკუნეების ქართული ოქრომჭედლობის მახასაითებელი ნიმუშია, განსაკუთრებით თვალშისაცემი წინარე საუკუნეების ძეგლების გვერდით.

# ღმრთისმშობლის ხატი

ვერცხლი 23 X 20 სმ. XVI ს. სხსმ

ღმრთისმშობლის ხატის წინა პირი ვერცხლის ერთი ფურცლისგან არის გამოჭედილი, ჩარჩოიანად. ამავე ფირფიტისგან იყო ნაქანდაკევი გამოსახულებათა პირისახეები, ახლანდელი ფერწერა გვიანდელი ჩანამატია. წარმოდგენილია "ღმრთისმშობელი აღჩვილებისა", ე.წ. ელეუსა. ერთიანად ეს მოჭედილობა კარგად შეკრული, კომპაქტური მთლიანობაა, რელიეფური სკულპტურის და ორნამენტის სახოვანი ფორმებით, ყველაფერი ოსტატურად შესრულებული. ასეთივე გულმოდგინებით არის დამუშავებული ხატის ზურგიც, ასომთავრული წარწერა, მსხვილი დეკორატიულად გაწყობილი ასოებით. ტექსტში მოხსენიებულია ხატის შემწირველი, ალექსანდრე II იმერეთის მეფის (1484-1510) ძე ვახტანგი, ბაგრატ III-ის ძმა. სურ. 146

# სოხასტერის ხატები

ვერცხლი მაცხოვრის (69,5 X 52,2 სმ.) ღმრთისმშოზლის (71 X 50 სმ.) XVI ს. ქიემ

ორი ხატი, რომლებიც, ნ. კონდაკოვის ცნობით, სოხასტერის დედათა მონასტრიდან გადმოუტანიათ გელათში; ორივე ეს ხატი XVI საუკუნის პირველ მესამედშია გაკეთებული, ორივე ერთი ოსტატის ნახელავია; მაცხოვრის ხატზე შემორჩენილია მისი სახელიც — "ფრიად ცოდვილი ოქრომჭედელი ნიკოლოზა". ამავე ხელით შესრულებული სხვა უფრო ვრცელი წარწერებიდან ცნობილია ხატების დამკვეთნიც: მოლარეთუხუცესი სარგის მხეცისძე (რომელიც 1531 წელს გარდაიცვალა) და მისი თანამეცხედრე, ბაგრატ III-ის დისწული, "ამილახორისა ზედგინიძისა ამირინდოს ასული, ელენე ქოფილი, ეკატერინე". ამ ორ ხატს შორის არათუ დიდი მსგავსებაა, თითქმის ერთნაირი სიზუსტით მეორდება მოჭედილო-

#### The Bitcvinta Virgin

Gold 40 x 32 cm 1568 Museum of Fine Arts

In 1651, the Russian Ambassador, Tolochanov, found the icon of the Bitchvinta Virgin, a widely celebrated icon many times mentioned in historical records, kept in a large silver casing in the Church of the Virgin at Gelati, . The triptych, the panels of which, according to Tolochanov, were embossed with scenes from the life of the Virgin, were already missing when N. Kondakov and D. Bakradze visited the site in the 1880s. The inscription carved on the reverse, notes that this icon of the Virgin 'was chased by the order of Evdemon Chkhetidze, Catholicos of All North and Apkhazeti and was adorned with gold and jewels and embellished with pearls, while the silver-plated doors were donated to the Church of the Holy Virgin at Bitchvinta'. The date of the chasing, 1568, is also mentioned. Evdemon Chkhetidze was a renowned ecclesiastical figure, who greatly contributed to the enhancement of Gelati churches and the advancement of cultural life at the monastery.

The Bitchvinta Virgin is loaded with relief figures: the Virgin and Child, flanked by the angels, St John the Baptist and St John Chrysostom along two registers, with gems, and ornaments. Because of this, the master placed the explanatory inscriptions on the frame and included them in the row of ornamental framing bands. ill. 147



# **Processional Cross**

Gold Dimensions - 25,5 x 17,3 cm 16<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

The inscriptions on the processional cross of Evdemon Chkhetidze on the reverse side and on the handle balls allows us to establish the period of 1568-1572 within which the repoussé revêtement was made. It was the time when Evdemon ascended the throne of the Ge-

ბის ზოგადი ასახულობაც, ფიგუროვანი გამოსახულებების დამუშავებაც, შარავანდებზე და ჩარჩოს არშიებზე გაფენილი ორნამენტული სამკაული, გავრცელებული მოტივები, მაგრამ თავისებურად კომპონირებული და სახეშეცვლილი. ყურადღებას იქცევს საქტიტორო წარწერებში ჩართული შემწირველთა ფიგურები (მაცხოვრის ხატზეც უთუოდ იქნებოდა). ამ პატარა ფიგურებში, კერძოდ, ჩაცმულობაში, მაინც აისახა სინამდვილეზე უშუალო დაკვირვების ცდები. ელენეს სამოსიდან მხოლოდ თავშალია დარჩენილი, სრულიად სადა, მჭიდროდ შემოხვეული, სარგისის მდიდრული ტანისამოსი კი, უთუოდ, იმდროინდელ საქართველოს წარჩინებულთა ჩაცმა-დახურვის წესის ანარეკლია.

სურ. 218-219

# ღმრთისმშობლის ხატი

ვერცხლი 70 X 50 სმ. XVI ს. ქიემ

ღმრთისმშობლის ხატისოხასტერში დახვდა მარი ბროსეს (ე.ი. XIX საუკუნის შუახანებში), ხოლო წ. კონდაკოვისა და დ. ბაქრაძის მოგზაურობის დროს იგი გელათის დიდ ტაძარში ესვენა. მასზე წარმოდგენილია ფეხზე მდგომი ღმრთისმშობელი ყრმით, აქეთ-იქით კი ხუთ-ხუთი მედალიონი წმინდანთა, პოზებითა და ჟესტიკულაციით საკმაოდ განსხვავებული, ნახევარფიგურებით. გარშემო მთელი ფონი და ჩარჩოს სამი არშია მცენარეული ორნამენტითაა მოფენილი. მეოთხე, ქვედა არშიაზე ასომთავრული წარწერაა: "ჩვენ, მხეცსიძემან ფირან და თანამეცხედრემან ჩვენმა აბაშიძის ასულმან ელენე, მოვაჭედინეთ ხატი ყოვლად წმიდაი და შევამკევით თვალითა და მარგალიტითა, და შევსწირეთ გლეხნი სამნი . . ." ფირანი სარგის მხეცისძის ვაჟიშვილია. სურ. 220

# <mark>ბიჭვინტის ღმრთისმ</mark>შობელი

ოქრო 40 X 32 სმ. 1568 წ. სხსმ

ბიჭვინტის ღმრთისმშობელი, დიდად განთქმული ხატი, არაერთხელ მოხსენიებული ძველ საბუთებში, 1651 წელს რუსეთის ელჩს, ტოლოჩანოვს, გელთის ღმრთისმშობლის ტაძარში უნახავს, ვერცხლის დიდ სახატეში ჩასვენებული. კარედი, რომლის ფრთებზე, ტოლოჩანოვის გადმოცემით, ამოტვიფრული ყოფილა ღმრთისმშობლის ცხოვრების სცენები, უკვე აღარ დახვდათ XIX საუკუნის 80-იან წლებში ნ. კონდაკოვსა და დ. ბაქრაძეს. როგორც ზურგზე ამოკვეთილი წარწერა გვაუწყებს, ღმრთისმშობლის ეს ხატი "ყოვლისა ჩრდილოეთისა და აფხაზეთისა კათალიკოზმან ევდემონ ჩხეტიძემან მოაჭედინა და შეამკო ოქროთა და თუალთა მიერ და მარგალიტთა ბრწყინვალედ განაშვენა, ხოლო გარეშემო კარნი ვეცხლითა დაასვენა ტაძრისა

lati Catholicate and the Bitchvinta icon of the Virgin had already been transferred to Gelati. One of the isncriptions on the cross reads as follows: 'Highest in the sky, Bitchvinta Virgin, please hane mercy on the soul of Catholicos Evdemon, who created this cross'. One of the balls even bears the name of the master: 'Holy Virgin, please have mercy on the soul of the goldsmith Mamne'. Mamne the Goldsmith, who had earlier worked in Samtskhe, had already gained fame and established himself in Gelati. He created this cross and two more objects. The gems, randomly inserted in the decoration of the cross, are undoubtedly a later addition. 'Sioni' sculptural reliefs must be the work of another master, standing next to him and most likely, being his own apprentice, though the asomtavruli inscription on 'Sioni' was made by Mamne himself.

ill. 148-150

#### The Gelati Virgin

Gold, Silver 130 x 170 cm 16<sup>th</sup> century KMHE

The centre of the large silver triptych features a gold repoussé icon, also known as the icon of the Gelati Virgin. It shows the Enthrowned Virgin with the Child, flanked by one archangel on each side above and by the king and the queen below. An inscription in asomtavruli script can be seen on a leg of the throne: 'We have created this icon of the Gelati Virgin to protect us'. Depicted are Imeretian king Bagrat III (1510-1565) and his wife, Queen Elene. The gems were inserted later and the original repoussé work of the icon was defined by sculptural reliefs. The icon does not display any features that, in terms of pure plasticity, would be unusual for a Georgian goldsmith of the late Middle Ages. Striking are the heads of the images - a strongly elevated, almost convex, solid volume, with an entirely smooth surface.

The repoussé work of the triptych dates from the first half of the 18th century. The comsposition of the Entry into Jerusalem, shown in the lower register of the central door, is flanked by the figures of the donors, the Imeretian king Alexandre V (1740-1746) and his wife, Mariami, daughter of Bezhan Dadiani. Their images are entirely different, both in terms of sculptural treatment and clothing, from the 16th century royal couple. The scenes of the feast cycles, as well as the ornaments adorning the framing, repeat the old, traditional patterns.

ill. 152-153

# Icon of the Virgin

Gold, Silver 45x68cm 16<sup>th</sup> century Museum of Fine Arts

This triptych of the Virgin was in early times kept in the Church of St George at Gelati where it was found by N. Kondakov and D. Bakradze. The triptych, which is not large, is chased with silver, while the figures of the





წმიდისა ღვთისმშობლისასა ბიჭვინტას". აღნიშნულია მოჭედილობის თარიღიც — 1568 წელი. ევდემონ ჩხეტიძე კი კარგად ცნობილი საეკლესიო მოღვაწეა, რომელმაც ბევრი რამ მოიმოქმედა გელათის ეკლესიების გასამშვენებლად და, საერთოდ, გელათის კულტურული ცხოვრების ასამაღლებლად და განსამტკიცებლად.

ბიჭვინტის ღმრთისმშობელი მაქსიმალურად არის დატვირთული რელიეფური გამოსახულებებით (ღმრთისმშობელი ყრმით, აქეთ-იქით, ორ რეგისტრად, ანგელოზები და წმ. იოანე ნათლისმცემელი და წმ. იოანე ოქროპირი), თვალ-მარგალიტით, ორნამენტით. ამის გამო ოსტატმა ფიგურაზე განმმარტებელი წარწერები ჩარჩოზე გაიტანა და ორნამენტირებულ არშიათ რიგში ჩართო.

სურ. 147

### 

ოქრო XVI ს. კვრის ზომები — 25,5 X 17,3 სმ. სხსმ

ევდემონ ჩხეტიძის საწინამძღვრო წარწერებით (ზურგზე, სახელურის ბურთობებზე) დადგენილია მთელი მოჭედილობის ქრონოლოგიური მონაკვეთი, 1568-1572 წლები. ეს ის დროა, როდესაც გელათის საკათალიკოსო ტახტზე ევდემონი ზის, ბიჭვინტის ღმრთისმშობლის ხატიც წარწერაში ნათქვამია: "ცათა უმაღლესო, ბიჭვინტისა ღმრთისმშობელო, შეიწყალე სულითა კათალიკოზი ევდემონი, რომელმან შექმნა გვარი ესე". ერთ-ერთ ბურთობზე ოსტატის სახელიცაა მიწერილი: "წმიდაო ღმრთისმშობელო, შეიწყალე სული ოქრომჭედლისა მამწესი". მამწე ოქრომჭედელი, რომელიც ადრე სამცხეში მოღვაწეობდა, საამდროოდ, უკვე სახელიანი, გელათშია გადმოსახლებული. გელათში შეასრულა მან, კიდევ დეკორში სრულიად უანგარიშოდ ჩაჭედილი თვლები გვიანი დანამატია "სიონის" სკულპტურული რელიეფები სხვა ოსტატის, მამწეს გვერდით მდგომი მისივე შეგირდის ნახელავი უნდა იყოს, თუმცა, ყველა ასომთავრული წარწერა "სიონზე" მამნეს ხელით არის შესრულებული. სურ. 148-150

## გელათის ღმრთისმშობელი

ოქრო, ვერცხლი 130 X 170 სმ. XVI ს. ქიემ

ვერცხლის დიდი კარედის შუაგულში გელათის ღმრთისმშობლის სახელით ცნობილი ოქროსგან ნაჭედი ხატია ჩადგმული. იგი გამოსახავს ტახტზე მჯდომ ჩვილედ ღმრთისმშობელს, აქეთ-იქით — ზემოთ, თითო ანგელოზს, ქვემოთ კი, მეფედედოფალს. ტახტის ფეხებთან ასოთავრული წარწერაა: "ქ. შევქმენითა ხატი ესე გელათისა

Virgin and Child and of the king and the queen, inserted in the centre, are of gold. The reverse side of the icon bears an inscription in asomtavruli script, according to which, the icon was a donation of the Imeretian king Giorgi II (1565-1583), son of Bagrat III and of his second wife (from 1578) Tamar, 'daughter of Diasamidze, the renowned Shermazan'.

The icon and its triptych were made in the same period (1578-1583) by one and the same master. The rhythmically arranged jewellery on the framing of the main icon and the area around the Virgin, also dates from the same period. The central panel shows the ten prophets, accompanied by their names and attributes. Above are St John the Baptist, St John Chrysostom and St Nicholas; the lateral wings display The Annunciation divided in two parts with St Iovakime and St Anna atop. The main icon of King Giorgi and Queen Tamar is also noteworthy for its portraits. The small figures, with their hands raised in supplication towards the Virgin, are clad in the royal attire, most likely worn at that time. Giorgi II and his wife Rusudan are dressed similarly on a fresco adorning the large church of Gelati. These two images of King Giorgi, one of which is painted and another chased, show a certain resemblence in terms of portraiture - both show the king with a long, wide moustache and a short beard.

ill. 195

#### The Atsquri Virgin

Gold

Dimensions of the icon - 46,5 x 38,5 sm. Icon – 16<sup>th</sup> century, triptych – 1774 Museum of Fine Arts

This gilt icon is also a royal commission. The inscription on the lower band of the frame mentions Giorgi II and his wife, Tamar, the same couple who donated the triptych icon of the Virgin to the Gelati Church of St George. The two icons were executed within the same period, from 1578 to 1583. Yet, the repoussé work of the 'Atsquri Virgin' is very different. The icon which is not probably the 'Atsquri Virgin', inherited the name from the earlier miracle-working icon of which nothing seems to have remained. Kartlis Tskhovreba (a collection of old Georgian chronicles) relates how often the icon would be stolen in the late 15th and the first half of the 16th century during various invasions and 'how miraculously' it would be returned to 'its church of Atsquri', how it was pillaged by the sinful and chased again by the order of King Giorgi. It is noteworthy that the king of Imereti commissioned the icon to Kakhetian (East Georgian) masters, while there was a goldsmith workshop right there, in Gelati.

The 'Atsquri Virgin', as it survives today, is a classic work of Kakhetian goldsmith art of the 16<sup>th</sup> century. The faces of the Virgin and Christ are later additions in paint, while the type of jewellery, the selection of colours, the compositional arrangement and the new technique of ornamental treatment are typical and exclusive of 16th century Kakhetian metalwork.

ღმრთისაისა მშობელი მფარველად ჩუენად". წარმოდგენილნი არიან იმერეთის მეფე ბაგრატ III (1510-1565 წწ.) და მისი მეუღლე ელენე დედოფალი. თვლები გვიანაა დამატებული, ხოლო ხატის მთელი თავდაპირველი მოჭედილობის სახე, არსებითად, სკულპტურული რელიეფებით იკო განსაზღვრული. აქ, წმინდა პლასტიკურობის მხრივ, არაფერის ქართული ოქრომჭედლობის ამ გვიანი საუკუნეებისათვის უჩვეულო, მოულოდნელი. თვალში საცემი კია გამოსახულებათა თავები — ძლიერ ამოზიდული ერთიანი მოცულობა, თითქოს ამობერილი, სრულიად გლუვი ზედაპირით.

კარედის მოჭედილობა XVIII საუკუნის პირველი ნახევრისაა. ცენტრალური კარის ქვედა რეგისტრზე, იერუსალემს შესვლის კომპოზიციის აქეთიქეთ, ქტიტორთა ფიგურებია, იმერეთის მეფე ალექსანდრე V (1720-1746 წწ.) და მისი მეუღლე, ბეუან დადიანის ასული მარიამი, სრულიად განსხვავებული ზედა XVI საუკუნის მეფე-დედოფლის წუვილისგან, სკულპტურულადაც, ჩაცმულობითაც. დღესასწაულთა ციკლის სცენები, ისევე როგორც არშიათა ორნამენტი, ძველ, ტრადიციულ სქემებს იმეორებს.

სურ. 152-153

#### ღმრთისმშობლის ხატი

ოქრო, ვერცხლი 45 X 68 სმ. XVI ს. სხსმ

ღმრთისმშობლის ეს კარედი ხატი ადრე გელათის წმ. გიორგის ეკლესიაში იყო დასვენებული; აქ ნახეს იგი ნ. კონდაკოვმა და დ. ბაქრაძემ. კარედი არაა დიდი, ვერცხლისგან არის გამოჭედილი, ხოლო შუაში ჩადგმული — ღმრთისმშობელი ყრმითა და მეფე-დედოფლის ფიგურებით — ოქროსია. ხატის ზურგზე ასომთავრულით ამოკვეთილი წარწერის თანახმად მთელი ამ ხატის შემწირველნი არიან იმერეთის მეფე გიორგი II (1565-1583 წწ.), ბაგრატ III-ის ძე და მისი მეორე ცოლი (1578 წლიდან) თამარი, "დიასამიძის, სახელგანთქმულის შერმაზანის" ასული.

ხატი, თავისი კარედითურთ, ერთი დროის ნაწარმოებია (1578-1583 წწ.), ერთი ოსტატის ნამუშევარი. თანადროულია თვალ-მარგალიტის სამკაულიც, გარკვეული ტაქტით გაწყობილი, მხოლოდ მთავარი ხატის ჩარჩოზე და ღმრთისმშობლის გარშემო. ცენტრალურ კარზე გამოსახულია ათი წინასწარმეტყველი, თავთავისი სახელებითა და ატრიბუტებით, ზემოთ კი წმიდანი იოანე ნათლისმცემელი, იოანე ოქროპირი და ნიკოლოზი; გვერდითა ფრთებზე ორად გაყოფილი ხარებაა, მის თავზე — წმ. იოაკიმე და წმ. ანა. "თავი ხატი" გიორგი მეფისა და თამარ დედოფლის პორტრეტეზითაც იპურობს ყურადღებას. მომცრო ფიგურები, ღმრთისმშობლისკენ ვედრების ნიშნად ხელგაწვდილნი, ერთი ტიპის სამეფო შესამოსელით არიან წარმოდგენილნი, რაც, მიახლოებით მაინც, უთუოდ, The 'Atsquri Virgin' is also kept in a large triptych. The central panel, except for the compositions of The Dormition inscribed in the upper semicircular section and The Deesis above, dates from the 18th century. The embossed half-figures of the evangelists, the Holy Fathers, and the scene shown on the lower part of the right panel ('The Spring of Life') date from 1774. An inscription in asomtavruli script, covering the bottom edges, also mentions the donor, King Solomon I of Imereti (1752-1784). The rest are from an earlier period. These compositions of the cycles of feasts and the life of the Virgin were copied from the well-known Zarzma Icon of the Virgin, and were, most likely, chased in the 16th century. However, these plaques were cleverly fitted into the Atsquri Virgin triptych even as late as in the 18th century.

ill. 154-155

## Icon of the Virgin

Gold 29x23cm 1730 Museum of Fine Arts

The icon of the Virgin and Child was a donation by, Alexandre (1720-1751), King of Imereti, in memory of his wife, Mariam. The icon, including its frame ornaments, the throne shown in perspective and certain forms, reveals motifs and elements of European art. Along with purely traditional Georgian icons, Georgia also preserves some more works of the 17<sup>th</sup> and 18<sup>th</sup> century Georgian goldsmith art, marked by foreign influence. ill. 162

#### Icon of the Saviour

Tempera, wood
.....cm.
17th century
KMHE

Among quite a small number of painted icons preserved in Gelati, icon of the Saviour donated by a Vakhtang Sakvarelidze and his wife is remarkable in many respects. It is noteworthy due to the mastery of execution, depiction of large-scale donor portraits on both sides of the Saviour, which is rather typical of the Georgian metalwork than icon painting; finally, and probably, most significant is the "portrait ness" of the donor images, which bears unusually strong indication of the tendency towards orientation on the empiric world, emerging in the contemporary murals and entire Georgian culture. ill. 227

# **Triptych**

Tempera, wood
.....cm.
17<sup>th</sup> century
KMHE

This minute triptych from Gelati is reminiscent of numerous contemporary Georgian and, generally, East Christian, samples (e.g. miniatures). At the same time, this "portable iconostasis" with the Feast Cycle scenes (it should be noted that its upper part seems to bear Dee-





რეალურ სურათს ასახავს. ამგვარადვეა გამოწუობილი გიორგი II და მისი პირველი მეუღლე რუსუდანი აქვე, გელათის დიდი ტაძრის ფრესკაზეც. არის თითქოს პორტრეტულობით მსგავსი რათაც შტრიხი გიორგი მეფის ამ ორ სხვადასხვა, ფერწერულ და ჭედურ, გამოსახულებებს შორის — გრძელი ფართოდ გაშვებული ულვაში და მოკლე წვერი.

სურ. 195

#### აწქურის ღმრთისმშობელი

ოქრო ხატის ზომები — 46,5 b 38,5 სმ. ხატი — XVI ს., კარედი — 1774 წ. სხსმ

ეს ოქროს ხატიც სამეფო დაკვეთაა. წარწერაში, ჩარჩოს ქვედა არშიაზე, მოხსენიებულია გიორგი II და მისი თანამეცხედრე თამარი, იგივე წყვილი, რომელთაც გელათის წმ. გიორგის ტაძარს შეწირეს ღმრთისმშობლის კარედი ხატი. იგივეა ხატის შესრულების დროც (1578-1583 წწ.). მაგრამ "აწყურის ღმრთისმშობლის" მოჭედილობა სრულიად განსხვავებული ხასიათისაა. ხატი არც არის, ალბათ, საკუთრივ "აწყურის ღმრთისმშობელი". ეს სახელი მას ადრინდელი სასწაულმოქმედი ხატიდან გადმოჰყვა. ნივთ|ერად ამ ადრინდელი ხატისგან, საფიქრებელია, აღარაფერია დარჩენილი. "ქართლის ცხოვრებაში" მოთხრობილია, ,რამდენჯერ გაუტაციათ იგი XV საუკუნის ბოლოს და XVI საუკუნის პირველ ნახევარში, სხვადასხვა შემოსევების დროს, და რა "დიდებული სასწაულებით" დაბრუნებულა ხატი კვლავაც "საყდარსა თვისსა აწქურისასა"; ხოლო ბაგრატ მეფის, გიორგი II-ის მამის მიერ იმერეთს გადმოსვენებული "აწყურის ღმრთისმშობელი", ბევრჯერ "განძარცული ბილწითა ხელითა", მეფე გიორგიმ ახლად მოაჭედინა. საინტერესო ისაა, რომ ეს სამუშაო იმერთამეფემ კახეთის ოსტატებს დაუკვეთა, მაშინ როცა, აქვე, გელათში, არსებობს საოქრომჭედლო სახელოსნო.

"აწყურის ღმრთისმშობელი", თავისი დღევანდელი სახით, XVI საუკუნის კახური ოქრომჭედლობის ტიპიური ნიმუშია. ღმრთისმშობლისა და ყრმა-იესოს პირისახეები გვიანი ფერწერაა, ხოლო თვლების სამკაული, მათი ფერადოვანი შერჩევა, მათი კომპოზიციური გაწყობა, განსაკუთრებით კი ორნამენტის დამუშავების სრულიად ახლებური ტექნიკური ხერხი ის ნიშნებია, რომელიც XVI საუკუნის კახეთის ჭედურობისთვისაა მხოლოდ მახასიათებელი. "აწყურის ღმრთისმშობელიც" დიდი ზომის კარედშია ჩასვენებული. ცენტრალური კარი, გარდა ზედა ნახევარწრიულ მონაკვეთში ჩასმული "ყველა წმიდის მიცვალებისა" და ზემოთ "ვედრების" კომპოზიციებისა, XVIII საუკუნის ფენაა. მახარებელთა ნახევარფიგურები, წმინდა მამები, მარჯვენა კარის ქვედა სცენა ("წყარო ცხოვრებისაი") — ეს ჭედურობა 1774 წლითაა დათარიღებული. ასომთავრულ წარწერაში, ორივე სულ ქვედა კიდეზე, იხსენიება დამკვეთიც, იმერეთის მეფე სოლომონ I (1752-1784 წწ.). ყველაფერი დანარჩენი უფრო sis, but instead of the Virgin and St. John the Baptist, the Saviour is flanked by the images of Saints) and bold contrast of gold and cinnabar should be considered among the best examples.

ill. 226

ადრინდელია. ეს კომპოზიციები (დღესასაწაულ-თა და ღმრთისმშობლის ცხოვრების ციკლები) XI საუკუნის ზარზმის ცნობილი ღმრთისმშობლის ხატიდანაა გადმოღებული, გამოჭედილი კი, შესაძლოა, XVI საუკუნეში; მაგრამ ყველა ეს ფირფიტაც "აწუურის ღმრთისმშობლის" კარედს XVIII საუკუნანის განაქანის განაქან

სურ. 154-155

## ღმრთისმშობლის ხატი

ოქრო 29 X 23 სმ. 1730 წ. სხსმ

ჩვილედი ღმრთისმშობლის ხატი იმერეთის მეფის ალექსანდრეს (1720-1751 წწ.) მიერ გარდაცვლილი მეუღლის მარიამის სახსოვრადაა შეწირული. აშკარად ჩანს ევროპული ხელოვნების მოტივები და ელემენტები — ჩარჩოს არშიების ორნამენტი, ტახტის ხაზოვანი პერსპექტივა, ცალკეული ფორმები. ასეთი უცხოური გავლენებით აღბეჭდილი მაგალითები სხვაც მოგვეპოვება XVII-XVIII საუკუნეების ქართული ოქრომჭედლობიდან, ტრადიციული, წმინდა ქართული ხატების გვერდით.

მაცხოვრის ხატი

ტემპერა, ხე . . . . . . სმ. XVII ს. ქიემ

გელათში შემორჩენილ არცთუ მრავალრიცხოვან ფერწერულ ხატებს შორის ვინმე ვახტანგ საყვარელიძისა და მისი მეუღლის შეწირული მაცხოვრრის ხატი მრავალმხრივ არის გამორჩეული. საყურადღებოა იგი შესრულების ოსტატობოთ, ქრისტეს აქეთ-იქით მომგებელთა დიდად გამოსახვით, რაც უფრო ჭედურობას ახასიათებს, ვიდრე მხატვრობას; დასასრულ — და მთავარიც, ალბათ, ესაა — დამკვეთთა აშკარა "პორტრეტულობით", რაც უჩვეულო ძალით აჩვენებს ხილული სამყაროსადმი მიქცევის თანადროულ მოხატულობებსა თუ მთლიანად ქართულ კულტურაში ჩასახულ ტენდენციას.

სურ. 127

**კარედი ხატი** ტემპერა, ხე . . . . . . . . სმ. XVII ს.

ქიემ

ეს პატარა გელათური კარედი თავისი დროის ბევრ ქართულსა თუ, საზოგადოდ, აღმოსავლეთ ქრისტიანულ ნიმუშს (თუნდაც მინიატჲურებს) მოგვაგონებს. ამასთან, ათორმეტი საუფლო დღესასწაულის გამოსახულებით მოხატული, ეს "გადასატანი იკონოსტასი" (საგულისხმოა — მის ზედა ნაწილზე თითქოს ვედრებაა, მაგრამ

მაცხოვრის აქეთ-იქით ღმრთისმშობლისა და





წმ. იოანე ნათლისმცეემლის ნაცვლად აქ წმინდანებია წარმოდგენილი) მათ შორის უკეთესთაგანი უნდა იყოს — თუნდაც დაძაბული, ოქროსა და სინგურის დაპირისპირებით აჟღერებული ფერადოვნებით.



# Abbreviations

Museum of Fine Arts – The Georgian National Museum. The Amiranashvili Museum of Fine Arts KMHE – The Kutaisi Berdzenishvili Museum of History and Ethnography IM – The Kekelidze Institut of Manuscripts



- 1. გელათის მონასტერი. საერთო ხედი
- 2. გელათის მონასტერი. საერთო ხედი
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი ფასადი. XII ს.
- 4. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდოლიეთი ფასადი. XII ს.
- 5. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. აღმოსავლეთი ფასადი. XII ს.
- 6. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. გუმბათი. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   დასავლეთი მკლავის კედელი. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთ-აღმოსაგლეთი სარკმელი. XII ს.
- 9. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთი კარიბჭე. XII ს.
- 10. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სადიაკვნეს სარკმელი. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   აღმოსავლეთი ფასადის გირჩი. XII ს.
- 12. ღმრთისმშოზლის შოზის ტაძარი. სარკმლის საპირე. XII ს.
- 13. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-დასავლეთი ეგვტერი. XIII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი.
   აფსიდი. XII ს.
- 16. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნახევარსვეტების ბაზისი. XII ს.
- 17. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. წახევარსვეტების ბაზისი. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   ჩრდილო-დასავლეთი მონაკვეთი. XIII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   ჩრდილო-დასავლეთი კარი. XIII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-დასავლეთი კარი. ფრაგმენტი. XIII ს.
- ღმრთისმშოზლის შობის ტაძარი.
   ჩრდილო-დასავლეთი კარი. ფრაგმენტი.
   XIII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   ჩრდილო-დასავლეთი კარი. ფრაგმენტი.
   XIII ს.
- 23. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. გუმბათის მოხატულობა. XVI ს.

- 1. Gelati monastery. General view
- 2. Gelati monastery. General view
- 3. Church of the Virgin. South façade. 12th c.
- 4. Church of the Virgin. North façade. 12th-13th cc.
- 5. Church of the Virgin. East façade. 12th c.
- 6. Church of the Virgin. Dome. 12th c.
- 7. Church of the Virgin. Wall of the west cross-arm. 12th c.
- 8. Church of the Virgin. South-east window. 12th c.
- 9. Church of the Virgin. South portico. 12th c.
- Church of the Virgin. Window of the diaconicon.
   12th c.
- Church of the Virgin. Cone on the east façade.
   12th c.
- 12. Church of the Virgin. Window framing. 12th c.
- 13. Church of the Virgin. North-east chapel. 13th c.
- 14. Church of the Virgin. South-east chapel. 12th c.
- Church of the Virgin. South-east chapel. Apse.
   12th c.
- Church of the Virgin. Detail of the façade decoration. 12th c.
- Church of the Virgin. Detail of the façade decoraton. 12th c.
- 18. Church of the Virgin. North-west corner. 13th c.
- 19. Church of the Virgin. North-west door. 13th c.
- 20. Church of the Virgin. North-west door. Fragment.13th c.
- Church of the Virgin. North-west door. Fragment.
   13th c.
- 22. Church of the Virgin. North-west door. Fragment.
- 23. Church of the Virgin. Murals in the dome. 16th c.
- 24. Church of the Virgin. Apse murals. 12th-16th cc.
- 25. Church of the Virgin. Apse mosaic. 12th c.
- 26. Church of the Virgin. Apse mosaic. Archangel Gabriel. 12th c.
- Church of the Virgin. Apse. Fragment of the murals. 16th c.
- 28. Church of the Virgin. Apse murals. The Virgin and the Child. 16th c.
- 29. Church of the Virgin. Murals in the chancel bay.

  Presentation of the Virgin to the Temple. 16th c.
- 30. Church of the Virgin. Murals in the chancel bay. Melchisedec, Archbishop of Gelati

- 24. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
  საკურთხევლის აფსიდი. მოხატულობები.
  XII-XVI სს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   საკურთხევლის აფსიდის მოზაიკა. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   საკურთხევლის აფსიდის მოზაიკა.
   გაბრიელ მთავარანგელოზი. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   საკურთხევლის აფსიდი. მოხატულობის ფრაგმენტი. XVI ს.
- 28. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
  საკურთხევლის აფსიდის მოხატულობა.
  ჩვილედი ღმრთისმშობელი. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   საკურთხევლის აფსიდის ბემის
   მოხატულობა. ტაძრად მიყვანება. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   საკურთხევლის აფსიდის ბემის
   მოხატულობა. მელქისედეკ გენათელი (საყვარელიძე). XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   ჩრდილოეთი მკლავის მოხატულობა. XVI ს.
- 32. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილოეთი მკლავის მოხატულობა. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   ჩრდილოეთი მკლავი. ქტიტორები. XVI ს.
- 34. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილოეთი მკლავი. ევდემონ კათალიკოსი (ჩხეტიძე) და წმ. მეფე დავით აღმაშენებელი. XVI ს.
- 35. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილოეთი მკლავი. იმერეთის მეფე ბაგრატ III და ელენე დედოფალი. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი მკლავის მოხატულობა. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი მკლავი. ღმრთისმშობლის მიძინება. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი მკლავი. ღმრთისმშობლის მიძინება. ფრაგმენტი. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი მკლავი. ღმრთისმშობლის ქება.
   XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი მკლავი. ღმრთისმშობლის ქება.
   ფრაგმენტი. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი მკლავი. ღმრთისმშობლის ქება.
   ფრაგმენტი. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი მკლავი. დატირება. XVI ს.
- 43. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთი მკლავი. დომენტი გენათელი (ჩხეტიძე). XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   დასავლეთი მკლავის მოხატულობა.
   XVI-XVII სს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   დასავლეთი მკლავის სამხრეთი კედელი.
   XVI-XVII სს.
- 46. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.

- (Sakvarelidze). 16th c.
- Church of the Virgin. Murals in the north crossarm. 17th c.
- Church of the Virgin. Murals in the north crossarm. 17th c.
- Church of the Virgin. North cross-arm. Donors.
   16th c.
- 34. Church of the Virgin. North cross-arm. Evdemon Catholicos (Chkhetidze) and St King Davit Aghmashenebeli. 16th c.
- Church of the Virgin. North cross-arm. Bagrat III,
   King of Imereti and Queen Elene. 16th c.
- Church of the Virgin. Murals in the south crossarm. 16th c.
- Church of the Virgin. South cross-arm.
   Dormition. 16th c.
- 38. Church of the Virgin. South cross-arm. Dormition. Fragment. 16th c.
- Church of the Virgin. South cross-arm.
   Glorification of the Virgin. 16th c.
- Church of the Virgin. South cross-arm.
   Glorification of the Virgin. Fragment. 16th c.
- Church of the Virgin. South cross-arm.
   Glorification of the Virgin. Fragment. 16th c.
- Church of the Virgin. South cross-arm.
   Lamentation. 16th c.
- Church of the Virgin. South cross-arm. Domenti,
   Archbishop of Gelati (Chkhetidze). 16th c.
- Church of the Virgin. Murals in the west crossarm. 16th-17th cc.
- 45. Church of the Virgin. South wall of the west cross-arm. Murals. 16th-17th cc.
- 46. Church of the Virgin. North wall of the west cross-arm. Murals. 16th-17th cc.
- 47. Church of the Virgin. West cross-arm. Zakaria Catholicos (Kvairani). 17th c.
- 48. Church of the Virgin. Episcopal seat. 1760
- Church of the Virgin. Vault of the corner bay.
   12th c.
- 50. Church of the Virgin. Door leading from the narthex to the naos. Murals. 14th-16th cc.
- 51. Church of the Virgin. Narthex. 12th c.
- 52. Church of the Virgin. Narthex. Eccumenical Council of Ephesos. 12th c.
- 53. Church of the Virgin. Narthex. Eccumenical Council of Chalcedon. 12th c.
- 54. Church of the Virgin. Narthex. Eccumenical Council of Ephesos. Fragment. 12th c.
- 55. Church of the Virgin. Narthex. Eccumenical Council of Chalcedon. Fragment. 12th c.
- 56. Church of the Virgin. Narthex. Eccumenical Council of Ephesos. Fragment. 12th c.
- Church of the Virgin. Narthex. Eccumenical Council of Ephesos. Fragment. 12th c.
- Church of the Virgin. Narthex. Eccumenical Council of Chalcedon. Fragment. 12th c.
- 59. Church of the Virgin. Narthex. Baldachin. 17th c.
- 60. Church of the Virgin. Narthex. Baldachin.





- დასავლეთი მკლავის ჩრდილოეთი კედელი. XVI-XVII სს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   დასავლეთი მკლავი. ზაქარია კათოლიკოსი (ქვარიანი). XVII ს.
- 48. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. საკათალიკოსო საქდარი. 1760 წ.
- 49. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. მკლავთაშორისის კამარა. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   ნართექსიდან ტაძარში შესასვლელი.
   მხატვრობა XIV-XVI სს.
- 51. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. XII ს.
- 52. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. ეფესოს კრება. XII ს.
- 53. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. ქალკიდონის კრება. XII ს.
- 54. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. ეფესოს კრება. ფრაგმენტი. XII ს.
- 55. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. ქალკიდონის კრება. ფრაგმენტი. XII ს.
- 56. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. ეფესოს კრება. ფრაგმენტი. XII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   ნართექსი. ეფესოს კრება. ფრაგმენტი.
   XII ს.
- 58. ღმრთისმშოგლის შოგის ტაძარი. ნართექსი. ქალკიდონის კრეგა. ფრაგმენტი. XII ს.
- 59. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. სალხინებელი. XVII ს.
- 60. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. სალხინებელი. იმერეთის მეფე ალექსანდრე III და დედოფალი ნესტანდარეკანი. XVII ს.
- 61. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. სალხინებელი. გუმბათის მოხატულობა. XVII ს.
- 62. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ნართექსი. გელათის კანდელაკი დიმიტრი. XVII ს.
- 63. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი. საკურთხეველი. XIII ს.
- 64. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი. ეკლესიის მამები. XIII ს.
- 65. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი. წმ. მღვდელმთავარი. XIII ს.
- 66. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი. წმ. მღვდელმთავარი. XIII ს.
- 67. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი. სამხრეთი კედელი. XIII ს.
- 68. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი. სამხრეთი კედელი. დავით V ნარინი. XIII ს.

- Alexandre III, King of Imereti and Queen Nestan-Darejan. 17th c.
- 61. Church of the Virgin. Narthex. Baldachin. Murals in the dome. 17th c.
- 62. Church of the Virgin. Narthex. Dimitri, sacristan of Gelati, 17th c.
- Church of the Virgin. South-east chapel. Apse murals. 13th c.
- 64. Church of the Virgin. South-east chapel. Holy Fathers. 13th c.
- 65. Church of the Virgin. South-east chapel. Holy Bishop. 13th c.
- 66. Church of the Virgin. South-east chapel. Holy Bishop. 13th c.
- 67. Church of the Virgin. South-east chapel. South wall. Murals. 13th c.
- 68. Church of the Virgin. South-east chapel. South wall. King Davit Narin. 13th c.
- Church of the Virgin. South-east chapel. West wall. King Davit Narin. 13th c.
- Church of the Virgin. South porch. Murals.
   13th c
- 71. Church of the Virgin. South-east porch. Murals on the east wall. 13th c.
- 72. Church of the Virgin. South-east porch. Murals on the west wall. King Bagrat V. 14th c.
- 73. Church of the Virgin. South-west chapel. Murals. 14th-15th cc.; 16th c.
- Church of the Virgin. South-west chapel. East wall. Deesis. 16th c.
- 75. Church of the Virgin. South-west chapel. Crucifixion. 16th c.
- Church of the Virgin. South-west chapel.
   Deposition. 16th c.
- 77. Church of the Virgin. South-west chapel. North wall. Donors. 14th-15th cc.
- Church of the Virgin. South-west chapel. West wall. Donors. 14th-15th cc.
- 79. Church of the Virgin. South-west chapel. South wall. Donors. 16th c.
- 80. Church of the Virgin. North porch. Murals. 16th c.
- 81. Church of the Virgin. North porch. Birth of St John the Baptist. 16th c.
- 82. Church of the Virgin. North porch. Ascention.16th c.
- 83. Church of the Virgin. North porch. East wall.

  Coronation of Bagrat III, King of Imereti, 16th c.
- 84. Church of the Virgin. North-east chapel. Murals in the apse. 17th c.
- 85. Church of the Virgin. North-east chapel. Murals in the vault. 17th c.
- Church of the Virgin. North-east chapel. South wall. Giorgi III, King of Imereti, Qeen Tamar and Prince Alexandre. 17th c.
- 87. Church of the Virgin. North-east chapel. South wall. Prince Bagrat, Princess Khvaramze, Prince Mamia. 17th c.

- 69. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-აღმოსავლეთი ეგვტერი. დასავლეთი კედელი. დავით V ნარინი. XIII Is
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი კარიბჭე. ინტერიერი. XIII ს.
- 71. ღმრთისმშოზლის შოზის ტაძარი. სამხრეთი კარიზჭე. აღმოსავლეთი კედელი. XIII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთი კარიბჭე. დასავლეთი კედელი.
   ბაგრატ V. XIV ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-დასავლეთი ეგვტერი. მხატგრობა XIV-XV, XVI სს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთ-დასავლეთი ეგვტერი.
   აღმოსავლეთი კედელი. ვედრება. XVI ს.
- ღმრთისმშოგლის შოგის ტაძარი. სამხრეთ-დასავლეთი ეგვტერი. გარდამოხსნა. XVI ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   სამხრეთ-დასავლეთი ეგვტერი.
   ჩრდილოეთი კედელი. ქტიტორები.
   XIV-XV სს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-დასავლეთი ეგვტერი. დასავლეთი კედელი. ქტიტორები. XIV-XV სს.
- 79. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. სამხრეთ-დასავლეთი ეგვტერი. სამხრეთი კედელი. ქტიტორები. XVI სს.
- 80. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილოეთი კარიბჭე. მხატვრობა. XVI ს.
- 81. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილოეთი კარიბჭე. წმ. იოანე ნათლისმცემლის შობა. XVI ს.
- 82. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილოეთი კარიბჭე. ამაღლება. XVI ს.
- 83. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილოეთი კარიბჭე. აღმოსავლეთი კედელი. იმერეთის მეფე ბაგრატ III-ის მეფედკურთხევა. XVI ს.
- 84. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერი. საკურთხეველი. XVII ს.
- 85. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერი. კამარის მოხატულობა. XVII ს.
- 86. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერი. სამხრეთი კედელი. იმერეთის მეფე გიორგი III, თამარ დედოფალი, მეფის ძე ალექსანდრე. XVII ს.
- 87. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერი. სამხრეთი კედელი. მეფის წულნი ბაგრატი, ხვარამზე, მამია. XVII ს.
- ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი.
   ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერი.

- 88. Church of the Virgin. North-east chapel. West wall. Rostom, King of Imereti. 17th c.
- Church of the Virgin. North-east chapel. North wall. Constantine, son of Bagrat III and his wife, Elene. 17th c.
- Church of the Virgin. North-east chapel. North wall. Svimon, Archbishop of Gelati. 17th c.
- 91. Church of the Virgin. North-west chapel. Murals in the apse. 17th c.
- Church of the Virgin. North-west chapel. Murals on the west wall. 17th c.
- Church of the Virgin. North-west chapel. North wall. Catholicos Zakaria (Kvariani). 17th c.
- 94. The Khakhuli triptych. 12th c.
- 95. Revetment of the Khakhuli triptych. 10th c.
- 96. The Khakhuli triptych. Icon of Khakhuli. 10th c.
- 97. The Khakhuli triptych. Quadrifolium with the Crucifixion. 8th c.
- 98. The Khakhuli triptych. Enthroned Virgin. 10th c.
- 99. The Khakhuli triptych. Archangel Michael.10th c.
- 100. The Khakhuli triptych. Archangel Gabriel. 10th c.
- 101. The Khakhuli triptych. St Paul and St Peter.10th c.
- The Khakhuli triptych. St Luke and St Mathew.
   10th c.
- 103. The Khakhuli triptych. St Bartholomew and St Simon. 10th c.
- 104. The Khakhuli triptych. St Andrew and St Jacob. 10th c.
- 105. The Khakhuli triptych. St John and St Markus. 10th c.
- 106. The Khakhuli triptych. St Philip and St Thomas. 10th c.
- The Khakhuli triptych. "Kvirike's Cross".
   Crucifixion. 10th c.
- 108. The Khakhuli triptych. "Kvirike's Cross". St John the Baptist and St Apostles. 10th c.
- 109. The Khakhuli triptych. Michael VII Ducas and his wife Mariam. 11th c.
- 110. The Khakhuli triptych. Deesis. 11th c.
- The Khakhuli triptych. The Virgin with the crown.
   11th c.
- 112. The Khakhuli triptych. Archangel Michael with the crown. 11th c.
- 113. The Khakhuli triptych. Blessing of the queens.
- 114. The Khakhuli triptych. St John the Theologian and St Peter. 11th c.
- 115. The Khakhuli triptych. St Paul and St Mathew.
  11th c.
- 116. The Khakhuli triptych. Christ Pantokrator. 12th c.
- 117. The Khakhuli triptych. St Peter. 12th c.
- 118. The Khakhuli triptych. St Mathew. 12th c.
- 119. The Khakhuli triptych. St Simon. 12th c.
- 120. The Khakhuli triptych. Decorative cross. 12th c.
- 121. Stylus. 10th c.
- 122. Cross of Davit Aghmashenebeli. 9th-10th c.





- დასავლეთი კედელი. იმერეთის მეფე როსტომი. XVII ს.
- 89. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერი. ჩრდილოეთი კედელი. იმერეთის მეფე ბაგრატ III-ის ძე კონსტანტინე და მისი მეუღლე ელენე. XVII ს.
- 90. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-აღმოსავლეთი ეგვტერი. ჩრდილოეთი კედელი. სვიმონ გენათელი. XVII ს.
- 91. ღმრთისმშოგლის შოგის ტაძარი. ჩრდილო-დასავლეთი ეგვტერი. საკურთხეველი. XVII ს.
- 92. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-დასავლეთი ეგვტერი. დასავლეთი კედელი. XVII ს.
- 93. ღმრთისმშობლის შობის ტაძარი. ჩრდილო-დასავლეთი ეგვტერი. ჩრდილოეთი კედელი. ზაქარია კათოლიკოსი (ქვარიანი). XVII ს.
- 94. ხახულის კარედი. XII ს.
- 95. ხახულის კარედის გარე მოჭედილობა. X ს.
- 96. ხახულის კარედი. ხახულის ღმრთისმშობლის ხატი. X ს.
- 97. ხახულის კარედი. ტრიფოლიუმი *ჯ*ვარცმის გამოსახულებით. VIII ს.
- 98. ხახულის კარედი. ჩვილედი ღმრთისმშობელი. X ს.
- 99. ხახულის კარედი. მიქელ მთავარანგელოზი. X ს.
- 100. ხახულის კარედი. გაბრიელ მთავარანგელოზი. X ს.
- 101. ხახულის კარედი. წმ. პავლე და წმ. პეტრე. X ს.
- 102. ხახულის კარედი. წმ. ლუკა და წმ. მათე. X ს.
- 103. ხახულის კარედი. წმ. ბართოლომე და წმ. სვიმონი. X ს.
- 104. ხახულის კარედი. წმ. ანდრია და წმ. იაკობი. X ს.
- 105. ხახულის კარედი. წმ. იოანე დაწმ. მარკოზი. X ს.
- 106. ხახულის კარედი. წმ. ფილიპე და თომა. X ს.
- ხახულის კარედი. "კვირიკეს ჯვარი".
   ჯვარცმა. X ს.
- 109. ხახულის კარედი. მიხეილ VII დუკა და მარიამ დედოფალი. XI ს.
- 110. ხახულის კარედი. ვედრება. XI ს.
- 111. ხახულის კარედი. ღმრთისმშობელი გვირგვინით ხელში. XI ს.
- 112. ხახულის კარედი. მიქელ მთავარანგელოზი გვირგვინით ხელში. XI ს.
- 113. ხახულის კარედი. დედოფალთა კურთხევა. XI ს.
- 114. ხახულის კარედი. წმ. იოანე ღვთისმეტყველი და წმ. პეტრე. XI ს.
- 115. ხახულის კარედი. წ. პავლე და წმ. მათე. XI ს.

- 123. Cross of Davit Aghmashenebeli. Inscription.12th c.
- 124. Cross of Marivalt Tsirkvaleli, Face, 11th c.
- 125. Cross of Marivalt Tsirkvaleli. Reverse. 11th c.
- 126. Cross of Marivalt Tsirkvaleli. Handle. 16th c.
- Cross of Marivalt Tsirkvaleli. Inscription on the handle. 16th c.
- 128. St. Mamas. 11th c.
- 129. Icon of the Saviour. 11th c.
- 130. The Gelati icon of the Saviour. 12th c.
- 131. The Gelati icon of the Saviour. Hetoimasia.12th c.
- 132. The Gelati icon of the Saviour. St Paul. 12th c.
- 133. The Gelati icon of the Saviour. St Peter. 12th c.
- 134. The Gelati icon of the Saviour. St Luke. 12th c.
- 135. The Gelati icon of the Saviour. Archangel.12th c.
- 136. The Gelati icon of the Saviour. St George.12th c
- 137. The Gelati Gospels. Deesis. 12th c.
- 138. The Gelati Gospels. Canon Table. 12th c.
- 139. The Gelati Gospels. St Luke. 12th c.
- 140. The Gelati Gospels. Denial of St Peter. 12th c.
- 141. Beshken Opizari. Cover of the Berta Gospel.12th c.
- Beshken Opizari. Cover of the Berta Gospel.
   12th c.
- 143. Beka Opizari. Cover of the Tsqarostavi Gospel.12th c.
- 144. Beka Opizari. Cover of the Tsqarostavi Gospel.12th c.
- 145. Icon of the Savour. 13th c.
- 146. Icon of the Virgin. 16th c.
- 147. Bichvinta Virgin. 1568
- 148. Bichvinta Virgin. Reverse. 1568
- 149. Processional Cross of Evdemon Chkhetidze.16th c.
- Processional Cross of Evdemon Chkhetidze.
   Crucifixion. 16th c.
- Processional Cross of Evdemon Chkhetidze.
   Reverse. 16th c.
- 152. Triptych of Gelati Virgin. 16th-18th cc.
- 153. Icon of Gelati Virgin. 16th c.
- 154. Triptych of Atsquri Virgin. 16th c.-1774
- 155. Icon of Atsquri Virgin. 16th c.
- 156. Kontakion. 16th c.
- Cross candle of Svimon, Archbishop of Gelati.
   17th c.
- Cross candle of Svimon, Archbishop of Gelati.
   Reverse. 17th c.
- 159. Epitaphion. 17th c.
- 160. Epitaphion. 1664
- 161. Mitre. 17th c.
- 162. Mitre. 18th c.
- 163. Icon of the Virgin. 1730
- 164. Cover. 18th c.
- 165. Cover. 18th c.
- 166. Chalice cover. 1763

- 116. ხახულის კარედი. ქრისტე პანტოკრატორი. XII ს
- 117. ხახულის კარედი. წმ. პეტრე. XII ს.
- 118. ხახულის კარედი. წმ. მათე. XII ს.
- 119. ხახულის კარედი. წმ. სვიმონი. XII ს.
- 120. ხახულის კარედი. მინანქროვანი ჯვარი. XII ს.
- 121. სამწერობელი. X ს.
- 122. დავით აღმაშენებლის გვარი. IX-X სს.
- 123. დავით აღმაშენებლის *ჯ*ვარი. წარწერა. XII ს.
- 125. მარივალტ წირქვალელის *ჯ*ვარი. ზურგი. XI ს.

- 128. წმ. მამაგ. XI ს.
- 129. მაცხოვრის ხატი. XI ს.
- 130. გელათის მაცხოვრის ხატი. XII ს.
- გელათის მაცხოვრის ხატი. საუდარი განმზადებული. XII ს.
- 132. გელათის მაცხოვრის ხატი. წმ. პავლე. XII ს.
- 133. გელათის მაცხოვრის ხატი. წმ. პეტრე. XII ს.
- 134. გელათის მაცხოვრის ხატი. წმ. ლუკა. XII ს.
- 135. გელათის მაცხოვრის ხატი. მთავარანგელოზი. XII ს.
- 136. გელათის მაცხოვრის ხატი. წმ. გიორგი. XII ს.
- 137. გელათის ოთხთავი. ვედრეზა. XII ს.
- 138. გელათის ოთხთავი. კამარა. XII ს.
- 139. გელათის ოთხთავი. წმ. ლუკა. XII ს.
- გელათის ოთხთავი. პეტრეს უარისუოფა.
   XII ს.
- 141. გეშქენ ოპიზარი. გერთის ოთხთავის ყდა. XII ს
- 142. გეშქენ ოპიზარი. გერთის ოთხთავის <u>ყდ</u>ა. XII ს
- 143. გექა ოპიზარი. წუაროსთავის ოთხთავის უდა. XII ს.
- 144. გექა ოპიზარი. წუაროსთავის ოთხთავის უდა. XII ს.
- 145. მაცხოვრის ხატი. XIII ს.
- 146. ღმრთისმშობლის ხატი. XVI ს.
- 147. ბიჭვინტის ღმრთისმშობლის ხატი. 1568 წ.
- 148. ბიჭვინტის ღმრთისმშობლის ხატი. ზურგი. 1568 წ.

- 151. ევდემონ კათოლიკოსის (ჩხეტიძის)  *ვ*ვარი. ზურგი. XVI ს.
- 152. გელათის ღმრთისმშობლის კარედი. XVI-XVIII სს.
- 153. გელათის ღმრთისმშობლის ხატი. XVI ს.
- 154. აწუურის ღმრთიმსშობლის კარედი. XVI ს.; 1774 წ.
- 155. აწყურის ღმრთისმშობლის ხატი. XVI ს.
- 156. კონდაკი. XVI ს.
- 157. სვიმონ გენათელის ჯვარ-სანთელი. XVII ს.
- 158. სვიმონ გენათელის ქვარ-სანთელი. ზურგი. XVII ს.

- 167. Epigonation. 1765
- 168. Church of St George. East façade. 13th c.
- 169. Church of St George. View from the north-west.13th c.
- Church of St George. View from the south-west.
   13th c.
- 171. Church of St George. Porch. 13th c.
- 172. Church of St George. Window frame. 13th c.
- 173. Church of St George. Window frame. 13th c.
- 174. Church of St George. Window frame. 13th c.
- 175. Church of St George. Window frame. 13th c.
- 176. Church of St George. Door frame. 13th c.
- 177. Church of St George. Murals in the dome.
   16th c.
- 178. Church of St George. Murals in the apse. 16th c.
- 179. Church of St George. Murals in the conch.16th c.
- Church of St George. Murals in the west crossarm. 16th c.
- Church of St George. Murals in the west crossarm. 16th c.
- 182. Church of St George. South wall. Catholicos Evdemon (Chkhetidze), Bagrat III, King of Imereti and Queen Elene. 16th c.
- Church of St George. South wall. Catholicos Evdemon (Chkhetidze). 16th c.
- Church of St George. South wall. Bagrat III,
   King of Imereti. 16th c.
- 185. Church of St George. North-west corner bay. Prince Teimuraz. 16th c.
- Church of St George. South-west corner bay.
   Prince Constantine. 16th c.
- Church of St George. North cross-arm. Prince Alexandre. 16th c.
- Church of St George. Murals on the vault of the west cross-arm. 16th c.
- Church of St George. South cross-arm.
   Annunciation. 16th c.
- 190. Church of St George. West cross-arm.Transfiguration. 16th c.
- 191. Church of St George. North-west corner bay.St. George before Diocletian. 16th c.
- 192. Church of St George. North cross-arm. Entry into Jerusalem. 16th c.
- Church of St George. South-west corner bay.
   Martyrdom of St. George. 16th c.
- 194. Icon of the Virgin. 16th c.
- 195. Stole. 17th c.
- 196. Stole. 17th c.
- 197. Mitre. 17th c.
- Church of St Nicholas. View from the north-east.
   13th c.
- 199. Church of St Nicholas. Ground floor. 13th c.
- 200. Bell-tower. South façade. 12th-13th cc.
- 201. Bell-tower. East façade. 12th-13th cc.
- 202. Bell-tower. Spring on the ground flloor.12th-13th cc.
- 203. Academy. Interior. 12th c.





- 159. გარდამოხსნა. XVII ს.
- 160. გარდამოხსნა. 1664 წ.
- 161. მიტრა. XVII ს.
- 162. მიტრა. XVIII ს.
- 163. ღმრთისმშობლის ხატი. 1730 წ.
- 164. ვარსკვლავ-კამარა. XVIII ს.
- 165. გარსკვლავ-კამარა. XVIII ს.
- 166. დაფარნა. 1763 წ.
- 167. ენქერი. 1765 წ.
- 168. წმ. გიორგის ეკლესია. აღმოსავლეთი ფასადი. XIII ს.
- წმ. გიორგის ეკლესია. ხედი ჩრდილოდასაგლეთიდან. XIII ს.
- 170. წმ. გიორგის ეკლესია. ხედი სამხრეთდასავლეთიდან. XIII ს.
- 171. წმ. გიორგის ეკლესია. კარიბჭე. XIII ს.
- 172. წმ. გიორგის ეკლესია. სარკმლის საპირე. XIII ს.
- 173. წმ. გიორგის ეკლესია. სარკმლის საპირე. XIII ს.
- 174. წმ. გიორგის ეკლესია. სარკმლის საპირე. XIII ს.
- 175. წმ. გიორგის ეკლესია. სარკმლის საპირე. XIII ს
- 176. წმ. გიორგის ეკლესია. კარის პორტალი. XIII ს.
- 177. წმ. გიორგის ეკლესია. გუმბათის მოხატულობა. XVI ს.
- 178. წმ. გიორგის ეკლესია. საკურთხევლის მოხატულობა. XVI ს.
- წმ. გიორგის ეკლესია. დასავლეთი მკლავის მოხატულობა. XVI ს.
- 180. წმ. გიორგის ეკლესია. დასავლეთი მკლავის მოხატულობა. XVI ს.
- 181. წმ. გიორგის ეკლესია. სამხრეთი კედელი. ევდემონ კათოლიკოსი (ჩხეტიძე), იმერეთის მეფე ბაგრატ III და დედოფალი ელენე. XVI ს.
- წმ. გიორგის ეკლესია. სამხრეთი კედელი. ევდემონ კათოლიკოსი (ჩხეტიძე). XVI ს.
- 183. წმ. გიორგის ეკლესია. სამხრეთი კედელი. იმერეთის მეფე ბაგრატ III. XVI ს.
- 184. წმ. გიორგის ეკლესია. ჩრდილოდასავლეთი მკლავთაშორისი. მეფის ძე თეიმურაზი. XVI ს.
- 185. წმ. გიორგის ეკლესია. სამხრეთდასავლეთი მკლავთაშორისი. მეფის ძე კონსტანტინე. XVI ს.
- 186. წმ. გიორგის ეკლესია. ჩრდილოდასავლეთი მკლავთაშორისი. მეფის ძე თეიმურაზი. XVI ს.
- 187. წმ. გიორგის ეკლესია. ჩრდილოეთი მკლავი. მეფის ძე ალექსანდრე. XVI ს.
- 188. წმ. გიორგის ეკლესია. დასავლეთი მკლავის კამარის მოხატულობა. XVI ს.
- 189. წმ. გიორგის ეკლესია. სამხრეთი მკლავი. ხარება. XVI ს.
- წმ. გიორგის ეკლესია. დასავლეთი მკლავი.
   ფერისცვალება. XVI ს.
- 191. წმ. გიორგის ეკლესია. ჩრდილოდასავლეთი მკლავთაშორისი. წმ. გიორგის დაკითხვა. XVI ს.
- 192. წმ. გიორგის ეკლესია. ჩრდილოეთი

- 204. Academy. Porch. 13th-14th cc.
- 205. Academy. Porch. Detail of the carved decoration. 13th-14th cc.
- 206. Academy. Porch. Column with the relief of the lion. 13th-14th cc.
- 207. Academy. Porch. 13th-14th cc.
- 208. Academy. Porch. Dome. 13th-14th cc.
- 209. St John Chrysostom. Commentary on St John's Gospel. 1048
- 210. St John Chrysostom. Commentary on St Mathew's Gospel. 1053
- 211. St Maximus the Confessor. Works. 12th c.
- 212. Dogmaticon. 13th c.
- 213. Gate of the Gelati monastery. 12th c.
- 214. Gate of the Gelati monastery. Interior. 12th c.
- 215. Gate of the Gelati monastery. Grave of St Davit Aghmashenebeli. 12th c.
- 216. Sokhasteri. General view. 12th c.
- 217. Icon of the Saviour. 16th c.
- 218. Icon of the Virgin. 16th c.
- 219. Icon of the Virgin. 16th c.
- 220. Church of St Elijah. General view. High Middle Ages
- 221. Church of St Elijah. Murals. 16th c.
- 222. Church of St Elijah. South wall. Donors. 16th c.
- Church of St Elijah. North wall. Transfiguration.
   16th c.
- 224. Church of St Elijah. North wall. Ascention.16th c.
- 225. Triptych with the Great Feasts. 17th c.
- 226. Icon of the Saviour. 17th c.

- მკლავი. იერუსალემად შესვლა. XVI ს.
- 193. წმ. გიორგის ეკლესია. სამხრეთდასავლეთი მკლავთაშორისი. წმ. გიორგის ურმის თვალზე წამება. XVI ს.
- 194. ღმრთისმშობლის კარედი ხატი. XVI ს.
- 195. ოლარი. XVII ს.
- 196. ოლარი. XVII ს.
- 197. მიტრა. XVII ს.
- წმ. წიკოლოზის ეკლესია. ხედი ჩრდილოაღმოსავლეთიდან. XIII ს.
- 199. წმ. ნიკოლოზის ეკლესია. პირველი სართული. XIII ს.
- 200. სამრეკლო. სამხრეთი ფასადი. XII-XIII სს.
- 201. სამრეკლო. აღმოსავლეთი ფასადი. XII-XIII სს.
- 202. სამრეკლო. წუარო პირველ სართულზე. XII-XIII სს.
- 203. აკადემია. ინტერიერი. XII ს.
- 204. აკადემია. კარიბჭე. XIII-XIV სს.
- 205. აკადემია. კარიბჭე. მორთულობის დეტალი. XIII-XIV სს.
- 206. აკადემია. კარიზჭე. სვეტი ლომის რელიეფით. XIII-XIV სს.
- 207. აკადემია. კარიბჭე. XIII-XIV სს.
- 208. აკადემია. კარიბჭე. გუმბათი. XIII-XIV სს.
- წმ. იოანე ოქროპირი. თარგმანებაბ იოანეს სახარებისაბ. 1048 წ.
- 210. წმ. იოანე ოქროპირი. თარგმანებაბ მათეს სახარებისაბ. 1053 წ.
- 211. წმ. მაქსიმე აღმსარებელი. თხზულებანი. XII ს.
- 212. დოღმატიკონი. XIII ს.
- 213. გელათის მონასტრის ბჭე. XII ს.
- 214. გელათის მონასტრის ბჭე. ინტერიერი. XII ს.
- გელათის მონასტრის ბჭე. წმ. მეფე დაგით აღმაშენებლის საფლაგი. XII ს.
- 216. სოხასტერი. საერთო ხედი. XII ს.
- 217. მაცხოვრის ხატი. XVI ს.
- 218. ღმრთისმშობლის ხატი XVI ს.
- 219. ღმრთისმშობლის ხატი XVI ს.
- 220. წმ. ელიას ეკლესია. საერთო ხედი. გაწვითარებული შუა საუკუნეები
- 221. წმ. ელიას ეკლესია. მხატვრობა. XVI ს.
- წმ. ელიას ეკლესია. სამხრეთი კედელი.
   ქტიტორები. XVI ს.
- წმ. ელიას ეკლესია. ჩრდილოეთი კედელი. ფერისცვალება. XVI ს.
- წმ. ელიას ეკლესია. ჩრდილოეთი კედელი. ამაღლება. XVI ს.
- 225. კარედი ხატი. XVII ს.
- 226. მაცხოვრის ხატი. XVII ს.